N. Moche

L E S

# VOYAGES

D E

# CYRUS,

FRANÇOIS ET ANGLOIS.

TOME SECOND.

1568/9105.

ANEW

# CYROPÆDIA,

OR

THE TRAVELS

OF

# CYRUS.

WITH a Discourse on the Theology & Mythology of the Ancients,

By SR. ANDREW RAMSAY.

A NEW EDITION,

WITH MANY EMENDATIONS ET ADDITIONS.

VOLUME THE SECOND.



R O U E N

Pinted for PETER MACHUEL, Ganterie street, Hotel S. Wandry.



M. DCC. LXXIX.



### LESVOYAGES

DE

### CYRUS.

#### LIVRE SIXIEME.

CYRUS ne fut pas plutôt arrivé en Crete, qu'il se hâta d'aller à Gnossius, capitale de cette Isle, où l'on admire le fameux Labyrinthe de Dédale, & le superbe Temple de Jupiter Olympien. Ce Dieu y est représenté sans oreilles, pour marquer que le souverain Maître de l'Univers n'a pas besoin d'organes corporels, pour entendre les plaintes & les prieres des humains (a).

Dans une grande enceinte, au milieu d'un bois sacré, s'éleve un magnifique bâtiment. On entre d'abord par un portique de vingt colonnes de Granite oriental. La porte est de bronze d'une riche sculpture. Deux grandes figures ornent le portail, l'une représente la Vérité, l'autre la Justice.

L'intérieur est une voûte immense, éclairée seulement par le haut, pour dérober à la vue tous les objets du dehors, excepté celui du ciel. Le dedans du Temple est

un Péristile de Porphyre, & de marbre Numide. L'on y voit de distance en distance plusieurs autels consacrés aux Dieux célestes, & les statues des Divinités terrestres s'élevent entre chaque colonne. Le dôme est couvert de lames d'argent, & le dedans de ce dôme est orné des simulacres des Héros qui ont mérité l'Apothéose.

la

pla m

fty

(

Cyrus entre dans ce Temple. Le silence & la majesté du lieu le remplissent de crainte & de respect. (2) Plut. de Isid. & Ossid.



### THE TRAVELS

OF

### CYRUS.

BOOK VI.

CYRUS no fooner arriv'd in Crete, but he went to Gnossus, the capital of that Island, where he saw the famous Labyrinth made by Dædalus, and the magnificent Temple of Jupiter Olympius. The Cretans represented that God without ears, to denote that the sovereign Lord of the Universe has no need of bodily organs to hear the Complaints & prayers of men (a).

This noble building stood within a large enclofure, in the midst of a sacred wood. The entrance into it was through a *Portico* of twenty pillars of oriental *Grenate*. The gate was of brass, finely carv'd. Two large figures adorn'd the portal, the one re-

presenting Truth, the other Justice.

The Temple was an immense arch where the light was let in only from above, in order to hide from the eye all objects abroad, except the Heavens. The inside was a peristile of *Porphyry & Numidian* marble.

At certain distances one from another, were several altars consecrated to the celestial Gods, with the statues of terrestial Divinities between the pillars. The dome was cover'd on the outside with plates of silver, & adorn'd on the inside with the images of Heroes who had been deify'd for their merit.

Cyrus enters this Temple. The silence & majefly of the place fill him with awe & respect. He (a) Plut. of Iss & Osiris.

A 3

l se
'on
rbe
nté

e de

eneré, par La

nent du le est

ité,

ivilôme lôme lôme

maspect. Il se prosterne, & adore la Divinité présente. Il avoit appris de Zoroastre que le Jupiter Olympien (a) des Grecs, étoit le même que l'Oromaze des Perses, & l'O-

siris des Egyptiens.

Il parcourut ensuite toutes les merveilles de l'art qui éclatoient dans ce lieu. Il fut moins frappé de la richesse & de la magnificence des autels, que de la noblesse & de l'expression des statues. Comme il avoit appris la Mythologie des Grecs, il reconnut sans peine toutes les Divinités, & tous les mysteres qu'on avoit dépeints dans les sigures allégoriques qui se présentoient à sa vue.

Ce qui attira sur-tout l'attention du jeune Prince, fut de voir que chaque Divinité céleste tenoit dans sa main une table d'or. Sur ces tables étoient gravées les hautes idées de Minos sur la Religion, & les différentes réponses que les Oracles rendirent à ce Législateur, lorsqu'il les consulta sur la nature des Dieux, & sur le culte qu'ils demandent.

Sur la table de Jupiter Olympien on lisoit ces paroles: Je donne l'être, la vie & le mouvement à toutes les Créatures (b). Nul ne peut me connoître, que

celui qui veut me ressembler (c).

Sur celle de Pallas: Les Dieux se font sentir au cœur, & se cachent à ceux qui veulent les compren-

dre par l'esprit seul (d).

Sur celle de la Déesse Uranie: Les Loix divines ne sont pas des chaînes qui nous lient, mais des ailes qui nous élevent vers l'éclatant Olympe (e).

Sur celle d'Apollon Pythien on voyoit cet ancien Oracle: Les Dieux habitent avec moins de plaissi dans le Ciel, que dans l'ame des Justes qui est leur vrai temple (f).

(b) Voy. le Disc. pag. 192. (c' Platon Epinom.

<sup>(</sup>a) Le Jupiter Olympien des Grecs étoit leur Dieu sur prême, supérieur au Jupiter Conducteur, & le mêmt que Saturne & Cœlus.

<sup>(</sup>d) Ibid. (t) Hieroc. Aur. Carm.

THE TRAVELS OF CYRUS. 7

prostrates himself, & adores the Divinity present. He had learnt from Zoroaster, that the Olympian Jupiter (a) of the Greeks was the same with the Oromazes of the Persians, & the Osiris of the Egyptians.

He then cast his eye over all the wonders of art which were to be seen in this place. He was less struck with the richness & magnificence of the altars than with the nobleness & expression of the statues. As he had learnt the Greek mythology, he could easily distinguish all the Divinities by their attributes, & discern the mysteries of religion, in the allegorical figures which were before him.

That which drew his attention more especially, was, that each of the celestial Deities held in his hand a tablet of massy gold, upon which were written the exalted ideas of Minos in religion, and the several answers which the Oracles had given that Lawgiver, when he consulted them about the nature of the Gods, & te worship they requir'd.

Upon that of Jupiter Olympius were to be read these words: I give being, life & motion to all creatures (b). No one can know me but he who seeks to resemble me (c).

Upon that of Pallas: The Gods manifest themselves to a pure heart, & are hid from those who endeavour to know them by the understanding alone (d).

Upon that of the Goddess Urania: The divine laws are not chains to fetter us, but wings to raise us up to the bright Heavens (e).

Upon that of the Pythian Apollo was this ancient oracle: The Gods take less delight to dwell in Heaven, than in the soul of the just, which is their true temple (f).

A 4

avoit ) des l'O-

rt qui

ichefesses la tes les peints vue. ince,

ées les

rentes

, lorffur le

es pa
tou, qui

tir au pren-

nes ne s ailes

ancien plaisis

ieu lu mêmt

inom.

<sup>(</sup>a) The Olypiam Jupiter of the Greeks was their supreme God, superior to Jupiter the Guide, & the same with Saturn & Cælus.

<sup>(</sup>b) See the Discourse, pag. 193. (c) Plat. Epinom.

<sup>(</sup>d) Ibid. (e) Plat. de Rep. (f) Hierocles on the Golden Verses of Pythagoras.

Pythagore, car c'étoit lui-même, ayant rendu ses hommages aux Dieux, se leve, & apperçoit les deux étrangers. Il croit voir dans l'air & dans le visage de Cyrus, les mêmes traits que Solon lui avoit dépeints, en lui annonçant le départ de ce Prince pour la Crete. Il l'aborde, le salue & se fait connoître à lui.

Le sage Samien, pour ne pas interrompre plus longtemps le silence qu'on doit garder dans un lieu destiné au culte des Immortels, mena Cyrus & Araspe dans le bois sacré voisin du Temple.

Alors Cyrus lui dit: Ce que j'ai vu sur les tables d'or, me donne une haute idée de votre Religion. Je me suis hâté de venir ici non-seulement pour connoître les Loix de Minos, mais encore pour apprendre de vous la doctrine d'Orphée sur le siecle d'Or. On m'a dit qu'elle ressemble à celle des Perses sur l'Empire d'Oromaze, & à celle des Egyptiens sur le regne d'Osiris. Je me plais à voir dans tous les pays les traces de ces grandes vérités; daignez me développer ces traditions antiques.

Solon, reprit Pythagore, m'a fait savoir votre départ pour cette Isle. Je devois aller à Crotone, mais j'ai disséré mon voyage pour avoir le plaisir de voir un Héros, dont la naissance & les conquêtes ont été prédites par les Oracles de presque toutes les Nations. Je ne vous cacherai rien des mysteres de la sagesse, parce que je sais que vous ne deviendrez un jour le conquérant de l'Asie, que pour en être le Législateur.

Ils s'affirent ensuite près d'une statue de Minos placée au milieu du bois sacré, & le PhiloTHE TRAVELS OF CYRUS. 9

While Cyrus was meditating on the sublime sense of these inscriptions, a venerable old man enters the Temple, prostrates himself before the statue of Harpocrates, and remains there a long time in profound silence: Cyrus suspects it to be Pythagoras, but dares not interrupt his devotion, & continues to read what he sees written upon the golden tablets.

Pythagoras, for it was he, having paid his homage to the Immortals, rifes, & perceives the two Arangers. He fees, in the air & countenance of Cyrus, the marks which Solon had deferib'd when he gave him notice of the young Prince's departure for Crete. He accosts him with a falutation, makes himself known, & quickly understands that it is Cyrus.

The Samian fage, that he might no longer interrupt the silence, which ought to be observed in place dedicated to the adoration of the immortal Gods, led Cyrus and Araspes into the sacred wood

adjoining to the Temple.

Cyrus then said to him: That which I have seen upon the golden tablets, gives me a high notion of your religion. I have made haste to come hither, not only to be instructed in the Laws of Minos, but to learn from you the doctrine of Orpheus about the golden age. I am told, that it resembles that of the Persians, concerning the empire of Oromazes, and that of the Egyptians, relating to the reign of Osiris. Tis a pleasure to see the traces of those great muths in all nations: vouchsafe to unfold to me your ancient traditions.

Solon, reply'd Pythagoras, acquainted me with your departure for this Island. I was going to Croton, but I have put off my voyage, to have the pleasure of seeing a Hero, whose birth and conquests have been foretold by the Oracles of almost all nations. Will conceal nothing from you of the mysteries of sisson, because I know that you will one day be lawgiver of Asia, as well as its conqueror.

After this they far down near a statue of lines, in the midst of the facred wood, & the

A S

eure eupe sa les

1 fes

leux

e de

its ,

ete.

pa-

, se

ongstiné dans

ables

. Je

oftre

vous

a dis

Oro-

firis. le ces tions

mais ir un prés. Je parce

Mi-

iérant

sophe leur récita la Mythologie des premiers Grecs, en se servant du style poétique d'Orphée, qui rendoit sensibles par ses peintures, les vérités les plus sublimes.

(a) Pendant le siecle d'or les Habitans de la Terre vivoient dans une innocence parfaite. Tels que sont les Champs Elysées pour les Héros, tel étoit alors l'heureux séjour des hommes. On n'y connoissoit point les intempéries de l'air, ni le eombat des élémens. Les Aquilons n'étoient pas encore sortis de leurs grottes prosondes; les Zéphyrs seuls animoient tout par leurs douces haleines. On n'y resentoit jamais ni les ardeurs de l'été, ni les rigueurs de l'hiver. Le printemps couronné de sleurs, s'unissoit à l'automne chargée de fruits. La mort, les maladies & les crimes n'osoient approcher de ces lieux

fortunés.

Tantôt ces premiers hommes se reposant dans les bocages odoriférens sur des gazons toujours verds, goûtoient les plaisirs purs de l'amitié. Tantôt assis à la
table des Dieux, ils se rassassionent de nectar & d'ambroisie. Quelquesois Jupiter suivi de toutes les Divinités
attesoit son char ailé, & les conduisoit au-dessus des
Cieux. Les Poëtes n'ont point connu ni célébré ce lieu
suprême. Là tes ames voyoient la vérité, la justice &
la sagesse dans leur source. Là eltes contemploient par
les yeux du pur esprit, l'essence premiere, dont Jupiter
& les autres Dieux ne sont que des rayons. Là elles se
nourrissient de cette vue, jusqu'à ce que n'en pouvant
plus soutenir la splendeur, elles redescendoient dans leur
seiour ordinaire.

Les Dieux inférieurs fréquentoient les jardins des Hespérides, & prenoient plaisir à converser avec les hommes. Les bergeres étoient aimées des Dieux, & les Déesses ne dédaignoient point l'amour des bergers. Les graces les accompagnoient par-tout, & ces graces étoient les vertus mêmes. Mais hélas! ce siecle d'or ne dura pas long-temps.

le Discours, pag. 238, &c.

philosopher rehears'd to them all the mythology of the first Greeks, making use of the poëtick style of Orpheus, which by its paintings and images render'd

fensible the sublimest truths.

(a) In the golden age, the inhabitants of the earth liv'd in a perfect innocence. Such as are the Elyfian Fields for Heroes, fuch was then the happy abode of men. The intemperances of the air, & the war of the elements, were unknown. The north-winds were not yet come forth from their deep grotto's: The zephyrs only enliven'd all things with their foft & gentle breezes. Neither the scorching heats of fummer, nor the severities of winter, were ever felt. The fpring, crown'd with flowers, & the autumn, loaded with fruits, reigned together. Death, diseases & crimes durst not approach those happy places.

Sometimes these first men; reposing themselves in odoriferous groves, upon the ever-verdant turf, tafted all the purest pleasures of friendship. Sometimes they fat at the table of the Gods, and were feafted with nectar and ambrofia. At other times Jupiter, attended by all the Divinties, riding on his winged charior, conducted them above the heavens. The Poets have not celebrated, nor known that highest place. It was there that souls beheld truth, justice, & wisdom in the source. It was there that, with the eyes of the pure spirit, they contemplated the first Essence, of whose brightness, Jupiter & the other Gods, are but so many rays. There they were nourished with beholding that object, till being no longer able to support its splendor, they descended again to their ordinary abode.

The inferior Deities at that time frequented the gardens of Hesperides, & took pleasure in conversing with men. The shepherdesses were loved by the Gods, & the Goddesses did not disdain the love of shepherds. The graces accompanied them every where, & these graces were the virtues themselves. But, alas! this golden age was of no long duration.

(a) See the Difc: pag: 239, &c.

A 6

viles eux emlons

€12 2/1-

haété , urs, , les ieux

les;

s bogoûà la l'amnites s des e lieu tice &

piter uvant s leut

t par

s Hefmmes. fes ne les acvertus

Voyer

#### 12 LES VOYAGES DE CYRUS.

Un jour les hommes ne suivirent point le char de Jupiter, ils resterent dans le champ d'Hécate, s'enivrerent de nectar, perdirent leur goût pour la vérité pure, & diviserent l'amour du plaisir, de l'amour de l'ordre. Les bergeres se regarderent dans les sontaines, & devinrent idolâtres de leur propre beauté. Chacune ne suit plus occupée que d'elle-même. L'amour abandonna la terre, & avec l'Amour toutes les Divinités célestes disparurent. Les dieux Sylvains surent changés en Satyres, les Napées en Bacchantes, & les Nayiades en Syrenes. Les vertus & les graces se séparerent, & le faux amour de soi-même, pere de tous les vices, enfanta la volupté, source de tous les maux.

Toute la nature a changé de forme dans cette sphere inférieure. Le soleil n'a plus la même force ni la même douceur, sa lumiere s'obscurcit. La terre s'enveloppe d'une croûte épaisse, opaque, & dissorme. Les jardins des Hespérides sont détruits, notre globe s'écroule; les abymes s'ouvrent, & l'inondent; il se divise par les mers en Isles & en continens. Les collines fertiles s'élevent en rochers escarpés; les vallons agréables deviennent des précipices affreux. On ne voit plus que les ruines de

l'ancien monde noyé dans les eaux.

Les ailes de l'ame sont abbatues; son char subtil se brise, & les esprite sont précipités dans des corps mortels, où ils subissent plusieurs métempsycoses, jusqu'à ce qu'ils soient purgés de leurs crimes par des peines expiatoires. C'est ainsi que le siecle de ser succéda au siecle d'or. Il durera dix mille ans; pendant ce temps Saturne se cache dans une retraite inaccessible; mais à la fin il reprendra les rênes de son Empire, & rétablira l'Univers dans son premier éclat. Alors toutes les ames se pont réunies à leur principe.

Voild, continue Pythagore, l'allégorie par laquelle Orphée & les Sybilles nous ont fait comprendre le premier état de l'homme, & le malheur où il'est tombé. Le corps mortel qui nous enveloppe est la punition de not crimes, & le désordre de notre cœur, est une marque

évidente de notre dégradation.

Je vois bien , dit Cyrus , que les principa

One day men neglecting to follow Jupiter's chariot, thaid in the fields of Hecate, got drunk with nectar, toft their taste for pure truth, & separated the love of pleasure from the love of order. The shepherdesses saw themselves in fountains, & became enamour'd of their own beauty. Each had her thoughts wholly taken up about her self. Love left the Earth, & together with him all the celestial Divinities disappear'd. The Sylvan Gods were changed into Satyrs, the Nopee into Bacchantes, & the Nayads into Syrens, The Virtues & the Graces were no longer the same; & self-love, the parent of all vices, begot sensuality, the source of all miseries.

All nature is transformed in this lower sphere.

The Sun has no longer the same force, nor the same beauty; its light is obscured. The Earth contracts a thick, dark, & ugly crust. The Hesperian gardens vanish; our globe salls to ruins, the abyss is open'd, & over-slows it: It is divided by seas, into islands & continents. The fruitfult hills become craggy rocks, & the delightful vallies frightful precipices. Nothing remains but the ruins of the old world drown'd in the waters.

The wings of the foul are clipt, its subtile vehicle is broken; and spirits are precipitated into mortal bodies, where they undergo divers transmigrations, will they are purged of their crimes by expiatory pains. It was thus that the iron-age succeeded to the golden, & it will last ten thousand years, during which time Saturn hides himself in an inaccessible retreat: but in the end, he will resume the reings of his Empire; & restore order to the Universe. All souls will then be re-united to their Principle.

This, continued Pythagoras, is the allegory by which Orpheus & the Sibyls have made us understand the first state of man, & the misery into which he is fallen. Our mortal body is the punishment of our crimes; & the disorder of our heart is an evident proof of our heart is an evident proof of our heart is an evident.

dent proof of our being degraded.

I perceive, faid Cyrus, that in the main the prin-

même
loppe
ns des
e abymers
ent en
nt des
nes de

Ju-

rent

, &

rdre.

de-

e fut

na la

dif-

yres,

enes.

mour ipté,

e in-

etil se moru'à ce
expiae d'or,
rne se
fin il
l'Unines se-

aquelndre le combé, de nos narque

incipa

de Zoroastre, d'Hermès, & d'Orphée sont les mêmes. Toutes leurs allégories sont pleines des vérités les plus sublimes. Pourquoi donc vos Pontifes veulent-ils tout réduire au seul culte extérieur? Ils ne m'ont parlé de Jupiter que comme d'un Legislateur qui promettoit son nectar & son ambrisse, non aux vertus solides, mais à la croyance de certaines opinions, & à l'observance de quelques cérémonies extérieures qui ne servent ni à éclairer l'esprit, ni à epurer le cœur.

La corruption des Prêtres, & leur avarice, est, reprit Pythagore, la source de tous ces maux. Les Ministres des Dieux établis d'abord pour rendre les hommes bons, tournent souvent le Sacerdore en un vil métier, & ne s'attachent quelquesois qu'au spectacle de la Religion. Les hommes vulgaires n'entendant plus le sens mystérieux des Rites sacrés, tombent dans la superstition, pendant que les esprits téméraires se livrent à

Pimpiété.

Voilà la source des dissérentes Secles qui inondent la Grece. Les unes méprisent ce que l'antiquité a de plus pur; les autres nient la nécessité d'un culte; d'autres attaquent la sagesse éternelle à cause des maux & des crimes qui arrivent ici-bas. Anaximandre & son école audacieuse osent soutenir, que la Nature & Dieu sont la même chose. Chacun se forme un système à sa mode, sans respecter la doctrine des anciens.

Cyrus ayant entendu nommer Anaximandre, dit à Pythagore: On m'a raconté la cause de vos disgraces, & de votre exil; j'ai un grand desir de savoir le détail de votre dissute avec le Philosophe Milésien. Apprenez-moi comment vous avez combattu sa doctrine. Fen aurai peut-être besoin pour me garantir de ces maximes dangereuses. J'ai désa vu à Echatane plusieurs Mages qui parloient le même langage qu'Anaximandre. Les égaremens de l'esprit humain sont à peu près les mêmes dans tous les pays, comme dans tous les temps.

Le détail de cette dispute répondit Pythagore,

ciples of Zoroaster, Hermes, & Orpheus are the same. All their allegories abound with the sublimest truths, Why then will your Priests reduce all to an outward worship? They have spoken to me of Jupiter, only as of a Law-giver, who promises his nectar and ambrosia, not to solid virtues, but to the belief of certain opinions, the observance of some ceremonies, which are of no use, either to enlighten the mind, or to purify the heart.

The corruption & avarice of the priests; reply'd Pythagoras, are the source of all those mischiefs. The Ministers of the Gods, who were establish'd principally to make men good, turn the Priesthood into a vile trade, & stick to the outward shew of Religion, Vulgar minds, not understanding the mysterious meaning of the sacred rites; fall into a gross superstition, while bold inconsiderate men give

This is the source of the different Sects which fill all Greece. Some despise even the purest antiquity; others deny the necessity of an outward worship; others attack the eternal wisdom, because of the evils & crimes which happen here below. Anaximander, and his audacious School, actually spread abroad at this time throughout Greece, that Nature & God are the same thing. Every one forms a system after his own fancy, without respecting the doctrine of the ancients.

When Cyrus heard him name Anaximander, he said to him: I have been inform'd of the cause of your disgrace & exile; but have a great desire to know the particulars of your dispute with the Milsian philosopher. Tell me in what manner you opposed his doctrine. It will perhaps be of use to preserve me from those dangerous maxims. I have already seen at Echatan several Magi who talk the same language with Anaximander. The errors of the human mind are pretty near the same, in all countries & in all times.

The particulars of that dispute, answer'd Pythagoras,

ent la e plus nutres des des font node,

mêés les

nt-ils

parlé

des,

rvannt ni

, re-

Mi-

mmes

etier.

Reli-

Sens

ersti-

rent a

dit de aces, le dé-Ap-Arine. le ces plunaxià peu us les

ore,

fera long, mais je n'affederai point de l'abréger, de

peur d'y jetter de l'obscurité.

En retournant à Samos, après une longue absence, je trouvai qu'Anaximandre, déja fort avancé en âge, avoit répandu par-tout sa doctrine impie. Les jeunes gens l'avoient adoptée; le goût de la nouveauté, l'envie de flatter leurs passions, la vanité de se croire plus habiles que les autres hommes, les avoient éblouis & entraînés dans ces erreurs.

Pout remédier à ces maux, j'attaquai les principes du Milésien. Il me sit aiter devant un Tribunal de Pontifes dans le Temple d'Apollon, où le Roi & tous les Grands étoient assemblés. Il commença par présenter ma doctrine sous la forme la plus odieuse: il donna des tours saux & malins à mes paroles; il tâcha de me rendre suspect de l'impiété dont il étoit lui-même coupable. Alors je me levai, & je parlai de cette manière:

O Roi, l'image du grand Jupiter! Pontifes d'Apollon! & vous Citoyens de Samos! écoutez-moi & jugez de mon innocence. L'ai voyagé chez tous les peuples de l'univers, pour apprendre la fagesse, qui ne se rencontre que dans la tradition des anciens. L'ai découvert que des l'origine des choses on n'adoroit qu'un seul principe éternel; que tous les Dieux de la Grece ne sont que des noms dissérens pour exprimer les attributs de la Divinité, les propriétés de la Nature, ou les vertus des Héros.

Je trouve que e'est une maxime constante chez toutes les nations, que les hommes ne sont plus ce qu'ils étoient pendant le siecle d'or, qu'ils se sont avilis & dégradés; que la religion est le seul moyen de rétablir l'ame dans sa premiere grandeur, de faire crostre de nouveau ses ailes, & de l'élever aux régions éthérées d'où elle est tombée.

Il faut d'abord devenir homme par les vertus civiles & fociales; il faut ensuite ressembler aux Dieux par cet amound beau, qui fait aimen la versu pour elle-mêmes

wil be long, but I shall not offer to shorten them,

lest I should become obscure.

Upon my return to Samos, continued the philosopher, after my long travels, I found that Anaximander had already spread every where his impious doctrine. The young people had embrac'd it: the love of novelty, the inclination to flatter their passions, the vanity of thinking themselves wifer than other men, had blinded their understandings and drawn them into those errors.

In order to remedy these mischies, I attack'd the principles of the Milesian. He had cited me before a Tribunal of Pontiss in the Temple of Apollo, where the King & all the Grandees were assembled. He began by representing my doctrine under the most odious form, gave false & malicious turns to my words, & endeavoured to make me suspected of the impiety of which he himself was guilty. I

then rose & spoke in the following manner.

O King! image of the great Jupiter! Priests of Apollo! & you Judges here assembled! hearken to me, & judge of my innocence. I have travell'd among all the different nations of the universe, to learn wisdom, which is only to be found in the tradition of the ancients. I have discover'd, that from the origin of things: men ador'd but one sole éternal Principle; that all the Gods of Greece are but different names to express the attributes of the Divinity, the properties of Nature, or the virtues of Heroes.

I find that it is a stedsast maxim in all nations, that men are not what they were in the golden age, that men are debas'd & degraded, & that Religion is the only means to restore the soul to its original grandeur, to make its wings grow again, & to raise

Our first duty as men consists in the civil & social virtues, and next we ought to resemble the Gods, by a disinterested love of beauty & perfection, or love of virtue for virtues sake.

, de

ence, åge, eunes envie s ha-& en-

Ponus les fenter na des de me e cou-

Apolgez de
les de
contre
t que
incipe
ue des
Divius des

toutes stoient adés; dans au ses lle est

riles & ar cct

Anaximandre se leva au milieu de l'assemblée; son age, ses talens & sa réputation attirerent l'attention, & sirent régner par-tout un prosond silence. Pythagore, dit-il, détruit la Religion par ses rassinemens. Son amour du beau est une chimere. Consultons la Nature, pénétrons tous les plis & les replis du cœur humain, interrogeons les hommes de toutes les nations, nous verrons que l'amour propre est la source de toutes nos actions, de toutes nos passions, & même de toutes nos vertus. Pythagore se perd dans des raisonnemens abstraits. Je me borne à la simple Nature, j'y trouve tous mes principes, le sentiment de tous les cœurs les autorise, & les preuves de sentiment sont les plus courtes & les plus convainquantes.

Anaximandre, dis-je alors, substitue les passions à la place des sentimens. Il affirme hardiment, mais il ne prouve rien. Je n'agis pas de même; voici mes

preuves.

Les Dieux font le bien pour le seul amour du bien; l'ame est une parcelle de leur substance; elle peut par conséquent les imiter, elle peut aimer la vertu pour elle-méme. Telle est la nature primitive de l'homme; Anaximandre ne sauroit le nier, sans renverser la Religion.

Cette doctrine influe sur tous les devoirs de la société. Si l'on ne peut rien aimer que par rapport à soi, tous les Citoyens se regarderont peu à peu comme des êtres indépendans faits pour eux-mêmes. On ne pourra plus sacrisser ses intérêts particuliers pour le bien général. On détruira les sentimens nobles, & les vertus héroiques. Ce n'est pas tout: on autorisera bientôt tous les erimes cachés. Si la vertu n'est point aimable pour elle même, chacun l'abandonnera lorsqu'il pourra se dérobes aux yeux du pulière. On se livrera au crime sans remords, quand l'intérêt y pousse, & que la crainte m retient pas. Voilà l'anéantissement de toute société Soit donc qu'on considere la Religion ou la Politique, tout conspire à prouver ma doctrine.

& this is all my doctrine.

Anaximander then rose in the midst of the asfembly, his age, talents, & reputation gain'd him a silent & universal attention. Pythagoras, said he, destroys Religion by his refinements. His love of perfection is a chimera. Let us consult Nature, let us search into all the secret recesses of man's heart, let us interrogate men of all nations, we shall find, that self-love is the source of all our actions, of our passions, & even of our virtues. Pythagoras loses himself in his refin'd reasonings; I keep to simple Nature, & there I find my principles. The feeling & sentiment of all hearts authorizes my doctrine, this kind of proof is the shortest & most convincing.

Anaximander, answer'd I, substitues unruly pasfions in the place of just sentiments. He affirms boldly, but he proves nothing. That is not my

method; my proofs are these:

The Gods do good for the pure love of good; the foul is a part of their substance; & consequently may imitate them, & love virtue for itself. Such was the primitive nature of man: Anaximander cannot deny it without overturning Religion.

This doctrine has an influence upon all the focial duties. If we can love nothing but with regard to ourselves, each member of the society will come by degrees, to consider himself as an independent being, made for himself. There will be no reason to facrice private interest to publick good. Noble sentiments & heroick virtues will be destroy'd. Nor is his all: every hidden crime will soon be authoriz'd. If virtue be not amiable for itself, every one will orsake it, when he can hide himself from the eyes of the publick. He will commit all crimes without emorse, when interest carries him to it, & he is not withheld by fear. And thus is all society disolv'd. Wheter therefore you consider Religion or Policy, both conspire to prove my doctrine.

toute

gore, amount pénérintererrons dions, vertus, ts. Je prin-

Tions d nais il

bien:

, & les

s plus

r conle-mê-Anaxigion. fociété, i, tous es êtres ra plus énéral. héroï-

ous les ur elledérobet ns re-

nte ni sociétés itique, Ici Anaximandre repliqua: non-seulement Pythagon ne connost point la nature humaine, il ignore encon l'histoire des Dieux. Il dit qu'il faut leur ressembles. Les Dieux nagent là-haut dans les délices, rien me trouble leur repos; pour les imiter, il faut aimer le plaisser. Ils ne donnent des passions que pour les satisfaire; Jupiter lui-même nous en montre l'exemple. Le plaisse est la grande loi des Mortels & des Immortels; son attrait est invincible, c'est l'unique ressort du cœu humain.

Nous aimons toujours avec plaisir, répondis-je, mais nous n'aimons pas toujours pour le plaisir. On peut aimes la justice pour le bien qu'elle nous procure; on peut aussi l'aimer pour elle-même. C'est ce qui fait la différence entre la vertu héroïque & la vertu commune. Le véritable Héros sait de grandes adions par de grands motifs.

O Samiens! Anaximandre cherche à corrompre voi mœurs aussi bien que votre esprit. Il vous trompe en s'attachant trop au sens littéral de votre Mythologie. Les Dieux exempts de nos soiblesses ne descendent point sur la terre pour contenter leurs passions. Tout ce que la sage antiquité nous raconte des amours de Jupiter, & des autres Divinités, n'est qu'une allégorie ingénieuse pour représenter le pur commerce des Mortels & des Immortels pendant le siecle d'Or. Mais les Poëtes qui ne cherchent qu'à plaire, & qu'à frapper l'imagination, en entassant merveilles sur merveilles, ont désiguré votre Mythologie par leurs sictions.

Anaximandre m'interrompit alors, & s'écria: Souffrirez-vous, ô Samiens! qu'on anéantisse ainsi votre Religion, en tournant ses mysteres en allégories; en blasphémant contre les Livres sacrés de vos Poëtes, en niant les faits les plus constans de la tradition? Pythagore renverse vos autels, vos temples & votre sacerdoce, pour vous conduire à l'impiété, sous prétexte de détruire la superstition. Here Anaximander answer'd: Pythagoras is not only unacquainted with human-nature, but is likewise ignorant of the history of the Gods. He says, that we must resemble them. They swim in delights above, & nothing disturbs their repose; to impate them, we likewise must love pleasure. They give us passions only that we may satisfy them; Jupiter himself shews us an example. Pleasure is the great law, both of mortal & immortal natures; Its attractive force is irresistible, & it is the only moving spring of man's heart.

We always love with pleasure, answer'd I, but we do not always love for the sake of pleasure. We may love justice for the good which it procures us, & we may also love it for itself. It is this which makes the difference between heroick & common virtue. The true Hero does noble actions

from noble motives.

O Samians! Anaximander endeavours not only to cloud your minds, but to corrupt your manners. He deceives you by sticking to the literal sense of your Mythology. The Gods, who are exempt from human weaknesses, do not descend upon earth to satisfy their passions. All that wise antiquity tells us of the amours of Jupiter and the other Divinities, are but ingenious allegories, to represent the pure commerce of the Gods with Mortals in the golden age. But the poets, who seek only to please, & to strike the imagination, by heaping wonders upon wonders, have dissigured your Mythology by their sections.

Anaximander then interrupting me, cry'd out: will you suffer; O Samians! your Religion to be thus destroy, by turning its mysteries into allegories, blaspheming against the sacred boocks of your poets, & denying the most undoubted facts of tradition? Pythagoras overthrows your Altars, your Temples, & your Priesthood, that he may lead you impiety, under pretence of destroying superstition.

e, mais
t aimes
ut auss
nce enéritable
tifs.

hagon

encon

embler,

ien ni

le plai-

faire ;

plaisii; son

e cœui

mpe en cologie, et point e ce que piter, génieus & des

qui ne

on , en

votre

Soufi votre
ies; en
tes, en
Pythafacer-

exte de

#### LES VOYAGES DE CYRUS.

Un murmure confus s'éleve aussi-tôt dans l'assemble. Les sentimens se partagent. La plupart des Prêtres me traitent d'impie, & d'ennemi de la Religion. Voyan alors la prosonde dissimulation d'Anaximandre, & le zele aveugle d'un peuple séduit par ses sophismes, il me sur suppossible de me contenir, & je dis en élevant le voix:

Roi, Pontifes, Samiens! écoutez-moi pour la der niere fois. Je n'ai pas voulu dévoiler les mysteres de monstrueux système d'Anaximandre, ni chercher dan une assemblée publique à rendre sa personne odieuse comme il a tâché de noircir la mienne. Jusqu'ici j'e respecté sa vieillesse: mais à présent que je vois l'abym dans lequel il veut vous précipiter, je ne saurois plu me taire, sans trahir les Dieux & la Patrie.

Anaximandre vous paroît zélé pour la Religion, ma dans le fond il ne cherche qu'à l'anéantir. Voici le principes qu'il débite & qu'il enseigne secrétement

ceux qui veulent l'entendre.

Tout n'est que matiere & mouvement. Dans le se fécond d'une immense nature tout se produit par u révolution éternelle de formes. La destruction des un fait la naissance des autres. Le différent arrangeme des atômes fait seul la différente sorte d'esprits, ma tout se dissipe, & se replonge dans le même abyme apri la mort. Selon Anaximandre, ce qui est à présent pien bois, métal, peut se dissoudre, & se transformer no seulement en eau, en air, en flumme pure, mais met en esprit raisonnable. Selon lui nos craintes frivoles of creusé les enfers, & notre imagination effrayée est source des fleuves fameux, qui coulent dans le no Tartare, Notre superstition a peuplé les régio célestes de Dieux & de demi-Dieux, & notre nité nous fait croire que nous boirons un ju e nectar dans leur société. Selon lui, la boi é, la malice, la vertu, le crime, la justice, l'a ustice ne sont que des noms que nous donnons

A confused murmur immediately rose in the asfembly. They were divided in their fentiments. The greatest part of the Priests treated me as an impious person, & an enemy of Religion. Perceiving then the deep dissimulation of Anaximander, & the blind zeal of the people, who were deluded by fophistry, it was impossible for me to contain my felf; & raising my voice, I said:

O King, Priests, & Samians; hearken to me for eres a the last time. I would not at first lay open the r dan mysteries of Anaximander's monstrous system, nor dieuse endeavour in a publick assembly to render his person ici j' odious, as he has endeavoured to do mine. Hitherto l'abym I have respected his grey hairs; but now that I see ois pla the abysis into which he seeks to lead you, I can no longer be filent, without betraying the Gods & my Country.

n, ma Anaximander seems to you to be zealous for Reliroici k gion, but in reality he endeavours to destroy it. fecret to those who will listen to him.

te le se There is nothing in the universe but matter and par w motion. In the fruitful bosom of infinite matter, des un every thing is produc'd by an eternel revolution of ingeme forms. The destruction of some is the birth of others. , ma The different disposition of the atoms makes the me apn different forts of minds : but all is diffipated & plung'd at pien again into the same abys after death. According to ner no Anaximander, that which is now stone, wood, ais met metal, may be dissolv'd not only into water, air, voles of pure flame, but into thinking, reasoning minds.

yee est according to him, our own idle fears have dug the s le m internal pit, & our own frighted imagination is the régio source of those famous rivers which flow in gloomy otre 18 Jertarus. Our superstition has peopled the celestial un ja regions with Gods and Demi-Gods; and it is our la bo which makes us imagine that we shall one donnon goodness & malice, virtue & vice, justice injustice, are but names which we give

emble

res m

Voyan

, 84

, il m

ant l

la der

aux choses, suivant qu'elles nous plaisent ou nous déplaisent. Les hommes naissent vicieux ou vertueux, comme les ours naissent séroces & les agneaux doux. Tout est l'effet d'une fatalité invincible, & l'on ne croit choiss queparce que le plaisir cache par sa douceur la force qui nous entraîne. Voilà, ô Samiens! le précipice affreux dans lequel Anaximandre veut vous conduire.

Tandis que je parlois les Dieux se déclarent. On entend par-tout gronder le tonnerre; les vents impétueux mêlent & consondent les élémens; tous sont remplis d'horreur & d'épouvante. Je me prosterne aux pieds du autels, & je m'écrie: Puissances célestes! rendez témoignage à la vérité dont vous seules inspirez l'amoun. Aussi-tôt un calme prosond succede à l'orage; la nature s'appaise & se tait; une voix divine semble sortir de sond du Temple, & parler ainsi: Les Dieux sont le phonorer dignement qu'en leur ressemblant (a).

Les Prêtres & la multitude plus frappés du merveilleux qu'ils ne l'avoient été du vrai, changent de sentiment, & se réunissent en ma faveur. Anaximandre s'en apperçoit, & persuadé que j'avois corrompu les Pontifes pour séduire le peuple, il s'enveloppe dans une nouvelle espece d'hypocrisie, & dit à l'assemblée: l'Oracle parlé, & je dois me taire. Je crois, mais je ne sun pas encore éclairé; mon cœur est touché, mais mon es prit n'est pas convaincu. Je veux entretenir Pythagort seul, & m'instruire par ses raisonnemens.

Attendri par ces paroles que je crus sinceres, j'embrasse le vieillard avec des larmes de joie, en pressence du Roi & des Pontises, & je le conduit chez moi. L'impie s'imaginant qu'on ne pouvoit avoit de l'esprit, sans penser comme lui, croyoit que praffectois ce zele pour la Religion, qu'asin d'éblouit

<sup>(</sup>a) Vid. Hier. Aur. Carm.

s de to things, as they please or displease us. Men are born vicious or virtuous, as tygers are born fierce, & lambs mild. All is the effect of an invincible fatachoise ho; & we think that we chuse, only because the sweetness of pleasure hides the force which irresistifreux bly draws us. This, O Samians! is the dreadful

precipice to which he would lead you. n eh-

com-

out ef

ce qui

2).

While I am speaking the Gods declare themselves. étueux The thunder rattles, & the impetuous winds mix emplis & confound the elements; the whole affembly is eds de fill'd with horror & dread. I prostrate my self at témoi- the foot of the altar, & cry out; O celestial Powers! amour, give testimony to the truth, the love of which you nature alone inspire. Immediately the storm is succeeded rtir di by a profound calm; all nature is hushid & filent; font le a divine voice seems to come from the furhermost out les part of the Temple, and to fay; The Gods do good for the fole love of good; You cannot honour them wor-

thily, but by refembling them (a).

erveil The Priests, & the multitude, who were more de sen fruck with the prodigy than they had been with mandre the truth, chang'd their fentiments, & declar'd in es Pon my favour. Anaximander perceived it, & imagining ene now that I had corrupted the Pontiffs in order to delude Pracle the people, cover'd himself with a new kind of ne sui hypocrify, & said to the Assembly: The Oracle has mon & foken , & I must be silent; I believe , but I am thagor not yet enlighten'd; my heart is touch'd, but my understanding is not yet convinced: I desire to discourse with Pythagoras in private, & to be instructed by his reasonings.

en pri seing moved and affected with Anaximander's en pri seing sincerity, I embraced him with tears of joy

condui in the presence of the King & the Pontiss, & d'ébloui of fense not to think as he did, believ'd that I affected this zeal for Religion, only to throw a mist

<sup>(</sup>a) Hier. on the Golden verses of Pythagoras. Wol. II.

le peuple & de gagner son suffrage. Quand nous fumes

seuls, il changea de langage & me dit:

Notre dispute se réduit à savoir si la Nature éternelle agit avec sagesse & dessein, ou si elle prend toute sortes de formes par une nécessité aveusle. Ne nous éblouissons point par les préjugés vulgaires. Un Philosophe ne doit croire que lorsqu'il y est forcé par une évidence entiere. Je ne raisonne que sur ce que je vois, & je ne vois dans toute la Nature qu'une matiere immense, & une force infinie. Cette matiere agissante et éternelle. Or dans un temps infini, une force toute puissante doit donner nécessairement toutes sortes de forme à une matiere immense. Elle en a eu d'autres que celle que nous voyons aujourd'hui; elle en prendra de nouvelles: tout a changé, tout change, tout changera. Voi là le cercle éternel dans lequel roulent les atômes.

Voilà, repris-je, un sophisme & non une preuve. Vous ne voyez, dites-vous, dans toute la Nature qu'un force infinie & une matiere immense. J'en conviens mais s'ensuit-il que la force infinie soit une propriété la matiere? La matiere est éternelle, ajoutez-vous cela se peut (a), parce que la force infinie toujours agis sante l'a pu produire de tout temps; mais concluez-vou de là qu'elle soit l'unique substance existante? Je con viendrai encore que la force toute puissante peut donnt dans un temps infini toutes sortes de formes à une mo tiere immense; mais est-ce là une preuve que cette son agit par une nécessité aveugle & sans dessein? Quan j'admettrois vos principes, je nierois cependant vos con séquences, qui me paroissent absolument fausses; en voi

les raisons.

L'idée que nous avons de la matiere ne renferme pois celle de la force. Elle ne cesse point d'être matiere quantelle est dans un parfait repos; elle ne sauroit se rende le mouvement lorsqu'elle l'a perdu. De là je concisqu'elle n'est pas active par elle-même, & par conséque que la force infinie n'est pas une de ses propriétés.

<sup>(</sup>a) Voyez le Discours, page 210.

THE TRAVELS OF CYRUS. -27

before the eyes of the people. We were no sooner alone, than he changed his style, & said to me:

The dispute between us is reduc'd to this question; whether eternal Nature acts with wisdom & design or takes all fort of forms by meer necessity. Let us not dazzle our eyes with vulgar prejudices. A philosopher cannot believe but when he is forced to it by a complete evidence. I reason only upon what I see; & I see nothing in all Nature but an immense matter, & an infinite activety. This active matter is eternal. Now an infinite active force must, in an eternal duration, of necessity give all forts of forms to an immense matter. It has had other forms than what we see at present, & it it will take new ones: every thing has chang'd, & does change, & will change. Such is the eternal circle in which the atoms roll.

What you offer, reply'd I, is nothing but fophistry instead of proof. You see nothing in all nature, fay you, but an infinite activity & an immense matter. I allow it: but does it follow from thence, that the infinite activity is a property of matter? Matter is eternal, (add you) & it may be so, because the infinite force which is always acting, may have always produced it: but do you conclude from thence that it is the only existing substance? I shall agree also that an all-powerful force may in an eternal duration give all forts of forms to an immense matter: but is this a proof that that force s by a blind necessity & without design? Tho' I buld admit your principles, I must deny your consequences, which seems to me absolutely false: reasons are these:

The idea which we have of matter; does not necessarily include that of activity. Matter does not cease to be matter when in perfect rest; it cannot store motion to it self when it has lost it. From hence I conclude, that it is not active of it self, consequently that infinite force is not one of its

properties.

fumes

eter-

toutes

71011

Philo-

re evi-

vois,

re im-

ante e

e puij-

forme

e celles

e nou

1. Voi

preuve.

qu'un

zviens!

rieted

-vous

ers agu

167-101

Je con

t donne

une mo

ette foro Quan

vos con

en vol

rme poli

ere qual

se rende

e conclu

onféquel

és.

s.

(a) See the Discourse, pag. 211.

#### LES VOYAGES DE CYRUS.

De plus, j'apperçois en moi & dans plusieurs Etres qui m'environnent, un Principe raisonnable qui sent, qui pense, qui compare & qui juge. Or il est absurde de supposer qu'une matiere sans pensée & sans sentimens, puisse sentir & devenir intelligente en changeant de lieu ou de sigure; il n'y a aucune liaison entre ces idées. Il est vrai que la vivacité de nos sentimens, dépend souvent du mouvement de nos humeurs; cela prouve que l'esprit & le corps peuvent être unis, mais nullement qu'ils sont un. De là je conclus qu'il y a dans la Nature une autre substance que la matiere, & par consequent qu'il peut y avoir une Intelligence souveraine son supérieure à mon ame, à la vôtre, & à celles de tout les autres hommes.

Pour savoir s'il y a une telle Intelligence, je parcount toutes les merveilles de l'univers; j'observe la constance la régularité de ses loix, la sécondité la variété de ses productions, la liaison la convenance de ses parties, la conformation des animaux, la structure des plantes, l'ordre des élémens, la révolution des astres. Alor je ne puis plus douter que tout ne soit l'esset d'un dessein, d'un art, le d'une sagesse suprême. De là je conclus que la force infinic que vous reconnoissez dans la nature, est une Intelligence souveraine.

Je me rappelle, dit Cyrus, que Zoroastre me dévoil autrefois toutes ces vérités. Une vue superficielle de caprodiges peut laisser l'esprit dans l'incertitude; mais los qu'on descend dans le détail, lorsqu'on entre dans le sant tuaire de la Nature, lorsqu'on étudie à sond ses secrets on ne peut plus hesiter. Je ne vois pas comment Anaximandre a pu résister à la sorce de ces preuves.

Après lui avoir exposé, reprit le sage Samien, le raisons qui me faisoient croire, je le priai de me din celles qui le portoient à douter.

Un Etre infiniment sage & puissant, répondit-il, doit avoir toutes sortes de persections;

THE TRAVELS OF CYRUS. -29

Further, I perceive in my felf & in feveral beings about me a reasoning principle which feels, thinks, compares & judges. Now it is abfurd to suppose that matter without thought & sensation, can become fenfible and intelligent, merely by change of place or form: there is no connection between these ideas. Yet I allow that the quickness of our sensations depends often upon the motion of the humours in the body; & this proves that spirit & body are united, but by no means that they are the fame: & from the whole I conclude, that there is in Nature another substance besides matter, & consequently that there may be a fovereing Intellect much fuperior to yours, to mine, and to all those with which we are acquainted.

In order to know whether there be fuch an Intellect, I run over all the wonders of the universe; Tobserve the constancy and regularity of its laws, the fruitfulness and variety of its productions, the connection and agreement of its parts, the conformation of animals, the structure of plants, the order of the elements, & the revolutions of the heavenly bodies. I cannot doubt but that all is the effect of art, contrivance, & of infinite wildom. And from this I conclude, that the infinite force which you acknowledge to be in nature, is a fovereign Mind.

remember, faid Cyrus, [interrupting him here] that Zoroaster laid open to me all those beauties & wonderful appearances. A superficial view of them might leave the mind in some uncertainty; but when we descend to particulars, when we enter into the anchuary of Nature, and study its secrets to the bottom, it is impossible any longer to hesitate. I do not see how Anaximander could resist the force of our arguments.

After having laid before him, reply'd Pythagoras, me din the motives which induc'd me to believe, I desir'd him to tell me his objections.

répon A Being infinitely wise and powerful, said ins; he, must have all kinds of perfection; his

nstance rieté d les par s plan-· Alon un def je con-

dans l

Etres

fent,

rde de

nens,

de lieu

ées. I

id fou-

ve que

llement

a Na-

confe-

ne fort

de tous

arcoun

dévoil e de cuais lor s le fanc fecrets Anaxi

ien, le

raison de mes doutes.

Quoi! repliquai-je, nierez-vous ce que vous voye clairement, parce que vous ne voyez pas plus loin ? La plus petite lumiere nous porte à croire, mais la plus grande obscurité n'est pas une raison de nier. Dans a crépuscule de la vie humaine, les lumieres de l'esprit sont trop foibles, pour nous montrer les premieres venités dans une clarté parfaite. On ne fait que les entre voir de loin par un rayon échappé qui suffit pour nous conduire; mais ce n'est pas une évidence qui dissipe tous les nuages. Rejetterez-vous les preuves les plus convainquantes de l'existence d'une Intelligence souveraine à call se que vous ne voyez pas les raisons secretes de sa con duite? Vous niez la sagesse éternelle, parce que vous m concever pas comment le mal peut subsister sous son Empire. O Anaximandre, est-ce là raisonner? Une chost n'est pas, parce que vous ne la voyez point. Voilà à quo se réduisent toutes vos difficultés.

Vous me faites injustice, reprit Anaximandre: Je m nie & je n'affirme rien, mais je doute de tout, para que je ne vois rien de démontré. Je suis dans la trip nécessité de flotter éternellement dans une mer d'incer-

titudes (a).

Je sentois que son aveuglement l'alloit conduire le toutes sortes d'absurdités. Je voulois le suivre jusqu'a bord du précipice, & lui montrer les horreurs de l'absume où il se jettoit. Examinons pas à pas, lui dis-je les conséquences de votre système.

<sup>(</sup>a) La narration remarque les différens progrès de l'esprit dans l'incrédulité: L'Athée qui vouloit démontres devient ici Pyrrhonien. Voy. le Disc. pag. 224. Ésc.

THE TRAVELS OF CYRUS. -31

goodness must be answerable to his wisdom, and his justice equal to his power; nevertheless, according to your fystem, the universe is full of imperfections wices; All Nature abounds with Beings unhappy & wicked. Now I cannot conceive how fufferings & crimes can begin or subsist under the empire of a Being supremely good, wise, & powerful. The idea of a cause infinitely perfect seems inconsistent with effects fo contrary to his beneficent nature.

This is the reason of my doubts.

How! answer'd I, will you deny what you see clearly, because you do not see further? The smalleft light engages us to believe, but the greatest obscurity is not a sufficient reason for denying. In this twilight of human life, the eye of the understanding is too weak to discover even first principles in their perfect evidence. We only get a glimpse of them at a distance, & as it were, by an accidental ray, which suffices to conduct us; but it is not a light which dispels all obscurity. Will you reject the most convincing proofs of the existence of a fovereign Intelligence, because you see not the feeret reasons of his conduct? Will you deny eter-Wisdom, merely because you cannot conceive now evil can subsist under its government? O Anaximander! is this reasoning?

You do me wrong, reply'd Anaximander; I neither affirm nor deny any thing, but I doubt of every thing, because I see nothing demonstrated. I find my felf in the necessity of fluctuating for ever

in a fea of uncertainties (a).

perceiv'd that his blindness was going to lead him into all forts of absurdities. I resolved to follow him to the very brink of the precipice, & shew him all the horrors of it, in order to bring him back. Let us follow, faid I step by step, the consequences of your system.

ui fan-

vices;

25. 01

s & les

re d'un

e d'une

vec des

oila la

voye

n? La

la plus

Dansa

l'espru

s vert-

s entre

ur nous

pe tow

nvain-

e, a cau Sa con-

vous n

n Em

ne chost

à à quoi

e: Je ni

paret la trift

d'incer-

duire

ufqu'al

le l'aby

dis-je

s de l'ef ontrell Or.

Démontrer (a), c'est prouver non-seulement qu'un chose est, mais encore l'impossibilité qu'elle ne soit pas L'on ne sauroit prouver ainsi l'existence des corps; ose rez-vous en douter sérieusement? On peut démontre la liaison des idées, mais les faits ne se prouvent qui par le témoignage des sens. Demander des démonstration où il s'agit de sentimens, placer les sentimens où il fau des démonstrations, c'est renverser la nature des choses c'est vouloir voir des sons & entendre des couleurs. Quan tout nous porte à croire, quand rien ne nous force douter, l'esprit doit se rendre à cette évidence. Ce n'e pas une démonstration géométrique; ce n'est pas non plu une simple probabilité; mais c'est une preuve suffisant pour nous déterminer (b).

Les sens nous trompent souvent, s'écria-t-il, l'on m doit point se sier à leur témoignage. La vie n'est peut-êm qu'un songe perpétuel, semblable aux illusions du sommeil

Je conviens, répondis-je, que les sens nous trompent souvent; mais est-ce une preuve qu'ils nous trompent toujours? Je crois qu'il y a des corps, non sur le temoignage d'un seul, ni de plusieurs sens, mais sur consentement unanime de tous les sens, dans tous le hommes, dans tous les temps, & dans tous les lieux, Or comme les idées universelles & immuables nous tien nent lieu de démonstrations dans les sciences, de même l'uniformité continuelle, & la liaison constante de nos sente mens, nous tiennent lieu de preuves, lorfqu'il s'agit de faits

Vous voilà, dit Anaximandre, où je voulois vous conduire. Nos idées sont aussi incertaines que nos sentimens. Il n'y a point de démonstrations;

(a) Je parle ici de la démonstration géométrique &

métaphyfique.

(b) La source du Pyrrhonisme vient de ce que l'on ne distingue pas entre une démonstration, une preuve & une probabilité. Une démonstration suppose l'idée contradic toire impossible; Une preuve de fait est où toutes les raisons portent à croire, sans qu'il y ait aucun prétexte de douter; Une probabilité est où les raisons de croire sont plus fortes que celles de douter.

To demonstrate (a) is to prove, not only that a thing is, but the impossibility of its not being. You cannot prove in this manner the existence of bodies; would this be fufficient to make you doubt whether there are bodies? One may demonstrate the connection of ideas, but facts can be proved only by the testimony of the senses. To require demonstration in matters of fensation, & to appeal to fensation where demonstration is necessary, is to overturn the nature of things; 't is the same folly as to defire to fee founds & hear colours. When there are strong reasons for believing, & nothing obliges us to doubt, the mind should yield to this evidence. It is not a geometrical demonstration; neither is at a mere probability: but such a proof as is sufficient to determine us (b).

The fenses, said Anaximander, often deceive us, their testimony is not to be relied on. Life is perhaps but a continued dream, where all is illusion.

agree, reply'd I, that the fenses often deceive us, but is this a proof that they always do so, or that they are never to be relly'd on; I believe that there are bodies, not upon the credit of one or more senses, but upon the concurrent testimony of all the senses, in all men, in all times, and in all places. Now as universal & immutable ideas are equivalent to demonstrations in the sciences, so the continual harmony, & almost infinite combination our sensations are proofs in points of fact.

have brought you now, replied Anaximan, where I would have you. Our ideas are as ertain as our fensations. There is no such

(a) I speak here of geometrical & methaphysical de-

Pon meut-étu ommeiles tromes tromes tromes

qu'un

it pas

os; of

nontre

ent qui

tration

il fau

choses

Quan

force i

Ce n'e

non plu

uffifanti

is furli tous la s lieux, us tienêmel'uos fenti-

de faits, voulois nes que

rations;

ique &

l'on ne e & une ntradicoutes les

texte de

ire lon

<sup>(</sup>b) The fource of Pyrrhonism is frequently the not disguishing between Demonstration, Proof & Probability.
Demonstration is where the contradictory is impossiA Proof where there are strong reasons for belieg, and none against it: A Probability, where the reas for believing are stronger than those for doubting.

### 34 ALES VOYAGES DE CYRUS.

il n'y a point de vérités immuables. & universelles, J'ignore en effet si d'autres Etres hors de moi existent, Mais s'il y en avoit, ce qui paroît vrai aux uns, pourroit être jugé saux par d'autres. Il ne suit pas qu'un chose soit vraie parce qu'elle nous paroît telle. Tout esprit qui se trompe souvent, peut se tromper toujours; & cette simple possibilité suffit pour me saire douter de tout.

Telle est la nature de notre esprit, repris-je, nous ne pouvons pas resuser de rendre hommage à la vérité quand elle est clairement apperçue; nous sommes même forcés d'y acquiescer: le doute n'est pas libre. Or cette impossibilité de douter, est ce qu'on appelle conviction:

L'esprit humain ne peut pas aller plus loin.

O Anaximandre, vous croyez raisonner mieux que les autres hommes; mais à force de subtiliser, vous anéantissez la pure raison. Remarquez l'inconstance de votte esprit, & la contradiction de vos raisonnemens. Vous avez voulu d'abord me démontrer qu'il n'y a point d'Intelligence souveraine. Quand je vous ai fait voit que vos prévendues démonstrations étoient des suppositions vagues, vous vous êtes jetté dans un doute universel; votre Philosophie se termine ensin à détruire le raison, à rejetter toute évidence, & à soutenir qu'il n'y a aucune regle qui puisse fixer nos jugemens. Il est par consequent inutile de raisonner plus long-temps, aver vous.

Ici je cessai de parler pour écouter ce qu'il alloit me répondre; mais voyant qu'il gardoit le sitence, je continuai ainsi: Je suppose que vous doutez sérieusement mais est-ce le déjaut de lumiere ou la crainte d'en éthé éclairé qui eause vos doutes? Rentrez en vous-même; la sugesse se fait mieux sentir que comprendre. Ecoutez lu voix de la nature qui parle en vous; elle se soulevera bientôt contre vos subtilités. Votre cœu ne avec une soif insatiable de félicité, démentire votre esprit qui se réjouit dans l'espérance dénature de sa prochaine extindion. Encore une sois, rentrez en vous-même; imposez silence à votre imagination, ne vous laissez plus éblouir par vos passions,

THE TRAVELS OF CYRUS. -35

thing as demonstration, or as immutable & universal truths. I know not indeed whether there exist any other beings besides my self. But if there do, what appears true to some, may seem false to others. It does not follow that a thing is true because it appears so. A mind which is deceived often, may be deceived always; and this possibility is sufficient alone to make me doubt of every thing.

Such is the nature of our understanding, reply'd I, that we cannot refuse to do homage to truth when it is clearly discern'd; we are forced to acquiesce; we are no longer free to doubt. Now this impossibility of doubting, is what men call evidence, con-

viction. The mind of man can go no further.

O Anaximunder, you think that you reason better than other men; but by too much resining you destroy pure reason. Observe the inconstancy of your mind, & the inconsistency of your discourse. You was at first for demonstrating that there is no sovereign Intelligence. When I shew'd you that your pretended demonstrations were only loose suppositions, you then took resuge in a general doubting; & now a last your philosophy terminates in destroying reason, rejecting all evidence, and maintaining that there is no rule whereby to make any settled judgments. It is to no purpose therefore to reason longer with you.

Here I was filent to listen to what he would answer; but finding that he did not speak, I thus sum'd my discourse: I suppose that you doubt criously; but is it want of light, or the fear of being nvinced, which causes your doubts? Enter into our self: Truth is better felt than understood. earken to the voice of Nature which speaks within ou; she will soon rise up against all your subtilities. our insatiable thirst of happiness, will give your nderstanding the lie, when it rejoices in the unatural hope of your approaching extinction. One again, I say, enter into your self; impose lence upon your imagination & your passions,

B 6

eistent,
pourqu'un
t espru
& cetu
ut.
nous m

s même

r cette

rselles.

que les anéane votre Vous point it voir

ruire la ruire la ru'il n'y est pat ps. avec

Suppo-

Hoit me je confement:
en être
-même;
elle si
re cœu

émentirs énatures ren-

maginaaffions E vous trouverez dans le fond de votre ame, un sentiment de la Divinité qui dissipera vos doutes. C'est en écoutant ce sentiment intérieur que votre esprit sera d'accord avec votre cœur. Cet accord fait la tranquillité de l'ame, & c'est dans cette paix seule qu'on entend la voix de la sagesse, qui supplée à la soiblesse de nos raisonnemens. Ici Pythagore cessa de parler, & Cyrus lui dit:

Vous unissez les sentimens les plus touchans avec les raisonnemens les plus solides. Soit qu'on consulte l'ide de la premiere cause ou la nature de ses effets, le bonheur de l'homme ou le bien de la société, la raison ou l'expérience, tout conspire à prouver votre système. Mais pour penser comme Anaximandre, il faut supposer contre toute raison, que le mouvement est une propriété essentielle de la matière; que la matière est l'unique substance existante; que la force infinie agit sans connoissance s fans dessein, malgré toutes les marques de sagesse répandues dans l'univers.

Je ne conçois pas comment les hommes peuvent balancer entre ces deux systèmes. L'un est ténéreux pour l'esprit, désolant pour le cœur, destructeur de la société, l'autre est plein d'idées consolantes, il produit les sentmens nobles; il nous affermit dans tous les devoirs del

vie civile.

Ce n'est pas tout. Il me semble que vous avez en trop modeste sur la force de vos preuves. Elles me paroissent invincibles, & démontrées. Il faut que l'un des deux systèmes soit vrai. La Nature éternelle est un matiere aveugle, ou une Intelligence éclairée; il n'y a point de milieu. Vous avez prouvé que la premiere opinion est fausse & absurde; il s'ensuit évidemment qui l'autre est véritable & solide. Hâtez-vous, sage Pythatore, hâtez-vous de me dire l'impression que sirent voi antretiens sur Anaximandre.

Il se retira, répondit le Philo sophe, desespéré, & re solu de me perdre. Tels que de foibles yeux que la luraiere de soleil éblouit & aveugle, tel étoit le cœur d'Anaximands. THE TRAVELS OF CYRUS. 37

you will find, in the inmost of your soal, an inexpressible consciousness of the Divinity, which will not suffer you to doubt. It is by hearkening to this eternal evidence that your understanding & your heart will be reconciled. On their reconcilement depends the peace of the soul, & it is in this tranquility alone that we can hear the voice of wisdom, which supplies the defects of our reasonings. Here

Pythagoras ceas'd, & Cyrus faid:

You join the most affecting considerations with the most solid arguments. Whether we consult the idea of the first cause, or the nature of its effects, the happiness of man, or the good of society, reason or experience, all conspire to prove your system. But to believe that of Anaximander, we must take for granted against all reason, that motion is an essential property of matter; that matter is the only existing substance, & that infinite force acts without knowledge or design, notwithstanding all the marks of wisdom that shine throughout the universe.

I do not conceive how men can hesitate between the two systems. The one is obscure to the understanding, denies all consolation to the heart, & is destructive of society; the other is full of light & of comfortable ideas, produces noble sentiments, & streng-

thens all the duties of civil life.

But this is not all. Methinks you have been too modest upon the strength of your arguments. They seem to me invincible & demonstrative. One of the two systems must be true. The eternal Nature either blind matter, or a wise Intelligence; there no medium. You have shewn that the first opinion is absurd: the other therefore is evidently true & solid. Make haste to tell me, O wise Pytharoras! what impression your discourses made upon anaximander.

He withdrew, answer'd the philosopher, in onfusion & despair, & with a resolution to him me. As weak eyes which the Sun dazles blinds, such was the heart of Anaximander.

avec les
te l'idét
bonheut
l'expéuis pout
contre
é esseniubstance
stance &
tesses essen-

fenti-

C'est en

a d'ac-

llité de

la voix

i fonne-

ui dit:

ent baux pour fociété, es fentiirs de la

me paque l'un
le est un
il n'y a
iere opiment qui
Pytharent voi

ré, & rémiere de nandre

Ni les prodiges, ni les preuves, ni les sentimens ne peuvent ébranler l'ame, lorsque l'erreur s'est emparée de

l'esprit par la corruption du cœur.

Depuis mon départ de Samos, j'apprens qu'il est tombe dans l'égarement que j'avois prévu. A force de ne vouloir rien croire que ce qu'on peut démontrer avec une évidence géométrique, il est purvenu non-seulement à douter des vérités les plus certaines, mais même à croine les plus grandes absurdités. Il soutient sans aucune allégorie que tout ce qu'il voit n'est qu'un songe; que tous les hommes qui l'entourent sont des fantômes; que c'est hui-même qui se parle, & qui se répond; que le ciel & la terre, les astres, & les élemens, les plantes & les arbres ne sont que des illusions, & ensin qu'il n'y a rien de réel que lui.

Il vouloit d'abord anéantir l'essence divine, pour substituer à sa place une Nature aveugle; à présent il a détruit cette Nature même, pour soutenir qu'il est le

feul Etre qui existe dans l'univers (a).

Cyrus sortit de cet entretien pénétré de la foiblesse de l'esprit humain. Il sentit par l'exemple d'Anaximandre, que les génées les plus subtils peuvent aller de degré en degré depuis l'impiété jusques à l'extravagance, & tomber dans un délire Philosophique qui n'est pas moins insensé que la folie la plus grossière.

Le jeune Prince étant instruit de la Religion des Grecs, alla le lendemain voir Pythagore pour l'inter-

roger sur les Loix de Minos.

La prosonde Paix qui regne dans la Perse, dit-il au sage Samien, me donne le loisir de voyager. Je cherche dans tous les pays à recueillir des connoissances utiles. Fai passé par l'Egypte dont j'ai appris les Loix & le Gouvernement; j'ai parcouru la Grece pour connoître les dissérentes Républiques qui la composent, & sur tout celles de Lacédémone & d'Athènes.

<sup>(</sup>a) Les Egomistes se servent aujourd'hui de ce langage. & Carnéades autresois parloit à peu près de mêmer pour prouver qu'on ne peut être assuré de rien que de sa propre existence. Ici l'Athée de Pyrrhonien devient Egomiste Noyez le Dije. pag. 224.

Neither prodigies nor proofs, nor other confiderations, can move the foul, when error has feiz'd upon the understanding by the corruption of the heart.

Since my departure from Sames, I hear that he is fallen into the wild extravagance which I had foreseen. Being resolv'd to believe nothing which could not be demonstrated with geometrical evidence, he is come not only to doubt of the most certain truths, but to believe the greatest absurdaties. He maintains, without any alegory, that all he sees but a dream; that all the men who are about him are phantoms; that it is he himself who speaks to answers himself, when he converses with them; that the Heaven & the Earth, the Stars & the Elements, plants & trees, are only illusions, & in a word, that there is nothing real but himself.

At first he was fort destroying the divine Essence to substitute blind Nature in its place: At present he has destroy'd that Nature it self, & maintains

that he is the only existent being (a).

Pythagoras. The Prince was touch'd with the conderation of the weakness of human understanding. He saw by the example of Anaximander, that the most subtile genius may go gradually from impiety extravagance, & fall into a philosophical delirium, hich is as real a madness as any other.

Cyrus went the next day to see the sage, in order put some questions to him about the Laws of

linos.

The profound peace, said he to Pythagoras, which at present in Persia, gives me leisure to travel. am going over the most famous countries to galer useful knowledge. I have been in Egypt, where have inform'd my self of the laws & government that Kingdom. I have travell'd over Greece to equaint my self with the different Republicks which ompose it, especially those of Lacedemon & Athens.

(a) The language of the modern Egomists, & of Car-

ne peurée di tombe ne vouec une

nent à croire ne alléue tous ue c'est ciel &

er fubsat il a l est k

a rien

lesse de andre, egré en nce, & moins

ion des l'inter-

it-il au cherche utiles. oix & le nnoître & sur-

langamèmer que de devient

Les anciennes Loix d'Egypte m'ont paru excellentes, & fondées sur la Nature; mais la forme de son Gouvernement étoit déséctueuse. Il n'y avoit aucun frein pour retenir les Rois. Les trente Juges ne partageoient point avec eux la puissance suprême, ils n'étoient que les interpretes des Loix. Le despotisme & les conquêtes ont enfin détruit cet Empire.

Je crains qu'Athenes ne périsse par le défaut contraire. Son Gouvernement est trop tumultueux & trop populaire. Les Loix de Solon sont bonnes, mais il n'a pas en affez d'autorité pour réformer le génie d'un peuple qui a un goût démesuré pour la liberté, pour le luxe

& pour le plaisir.

Lycurgue a remédié aux moux qui ont ruiné l'Egypte, & qui perdront Athenes; mais ses Loix sont trop contraires à la nature. L'égalité des rangs & la communauté des biens ne peuvent pas durer long-temps. Si-tôt que les Lacédémoniens auront étendu leur pouvoir dans la Grece, ils s'affranchiront sans doute de ces Loix; elles bornent les passions d'un côté, mais elles les flattent trop d'un autre; en proscrivant la volupté, elles autorifent l'ambition.

Aucune de ces trois formes de Gouvernement ne me paroît parfaite. On m'a dit que Minos en établit une autrefois dans cette Iste qui remédie à tous ces excès.

Pythagore admira la pénétration du jeune Prince, & le conduisit au Temple, où les Loix de Minos étoient

conservées dans un coffre d'or.

Cyrus y lut tout ce qui regardoit la Religion, la Morale, & la Politique, & tout ce qui pouvoit servir à la connoissance des Dieux, de soi-même, & des autres hommes. Il trouva dans ce Livre sacré ce qu'il y avoit de meilleur dans les Loix d'Egypte, de Sparte, & d'Athenes, & fentit par là que comme Minos avoit profite des lumieres des Egyptiens, de même Lycurgue & Solon devoient au Législateur de Crete ce qu'il y avoit de plus excellent dans leurs institutions. C'est aussi sur ce modele que Cyrus forma les Loix admirables qu'il établis cans fon Empire après avoir conquis l'Asie.

Pythagore lui explique ensuite la some du Gouver-

The ancient Laws of Egypt seem to me to have been excellent, and founded upon Nature; but its form of government was defective. The Kings had no bridle to restrain them. The thirty Judges did not share the supreme authority with them. They were but the interpreters of the Laws. Despotick power & conquests a last destroy'd that Empire.

If fear that Athens will be ruin'd by a contrary fault. Its government is too popular & tumultuous. The Laws of Solon are good, but he has not had fufficient authority to reform the genius of a people which have an unbounded inclination for liberty,

luxury & pleasure.

Lycurgus has provided a remedy for the defects which ruin'd Egypt, & will destroy Athens. But his Laws are too contrary to Nature. Equality of ranks, & community of goods, cannot subsist long. Besides, his Laws, while they restrain the passions on one side, indulge them too much on another; & while they proscribe sensuality, they savour ambition.

None of these three forms of government seem to me to be perfect. I have been told, that Minos heretofore establish'd one, in this Island, which was

free from the defects I have mention'd.

Pythagoras admir'd the young Prince's penetration, conducted him to the Temple, where the Laws

of Minos were kept in a golden box.

Cyrus found there all that regarded Religion, Morality & Policy, & whatever might contribute to the knowledge of the Gods, himself, & other men. He found in this sacred book all that was cellent in the Laws of Egypt, Sparta, & Athens, thereby perceiv'd, that as the Egyptian knowledge had been useful to Minos, so Lycurgus & Solon were indebted to the Cretan Law-giver for the most valuable parts of their institutions. And it was upon this model also, that Cyrus form'd those admirable laws which he establish'd in his Empire, after having conquer'd Asa.

Pythagoras, after this, explain'd to him the form

ellentes, n Goun frein geoient ent que nquêtes

et con-E trop is il n'a in peule luxe Egypte,

op concommuSi-tôt
ir dans
Loix;
flattent
s auto-

t ne me lit une ccès. nce, & étoient

la Mor à la
autres
y avoit
s d'Aprofité
Solon
de plus
ce moétablis

duver-

nement de l'ancienne Crete, & après lui avoir mon tré comment elle prévenoit également le despotismel l'anarchie, il lui dit : On croiroit qu'un Gouver nement si parfait dans toutes ses parties auroit dû subfifter toujours; mais on n'en voit presque plus aucu vestige. Les successeurs de Minos régnerent pendant quel ques siecles en dignes enfans d'un tel Pere ; leurs descendans dégénérerent peu à peu. Ils ne se crurent pas asse grands pendant qu'ils n'étoient que conservateurs de Loix, ils voulurent substituer à la place de ces Loix leur volontés absolues. Les Crétois résisterent aux innovations De là naquirent les discordes, & les guerres civiles Dans ces tumultes les Rois furent détrônés, exilés, or assassinés; des Usurpateurs se mirent à leur place. Ce Usurpateurs affoiblirent l'autorité des Nobles. Les Députés du peuple s'emparerent de la puissance souveraine ; la Monarchie fut éteinte , & le Gouvernement de vint populaire.

Tel est le wiste état des choses humaines. Le desir de l'autorité sans bornes dans les Princes , l'amour de l'indépendance dans les Peuples, exposent tous les Etats des révolutions inévitables. Rien n'est fixe, rien n'e stable parmi les hommes. Leurs passions tôt ou tait

l'emportent sur les meilleures loix.

Cyrus comprit par ce discours que ce n'est pas seule ment dans la sagesse des Loix, mais plus encore dans celle des Souverains qu'on trouve le falut & le bonheu d'un Etat. Dans tous les pays cinq ou six homme hardis, artificieux, éloquens, entraînent presque tou jours le Monarque ou le Sénat. Tous les Gouvernement font bons, lorfque ceux qui regnent ne cherchent quel bien public; mais ils seront toujours défectueux, para que les hommes qui y président sont imparfaits.

Après plusieurs entretiens semblables avec le sage Samien, Cyrus se prépara enfin à continuer ses voyages. En quittant Pythagore, il lui dit: Que j'a de regret de vous voir abandonné aux caprices di fort qui vous persécute! Que je servis heureux de of Covernment of ancient Crete, & how it provided equally against despotick power and anarchy. One would think, added the philosopher, that a Government so perfect in all its parts, should have subsisted for ever. And indeed the fuccessors of Minos reign'd for some ages like worthy children of such a father; but by degrees they degenerated. They did not think themselves great enough while they were only the protectors of the Laws; they would substitue their arbitrary will in the place of them. The Cretans oppos'd the innovation. From thence fprung difcords & civil wars. In these tumults the Kings were dethron'd, exil'd, or put to death; & Usurpers took their place. These Usurpers, to flatter the people, weaken'd the authority of the Nobles. The Deputies of the people, invaded the fovereign autho-Monarchy was abolish'd & the Government became popular.

Such is the fad condition of human things. The defire of unbounded authority in Princes, and the love of independence in the People, expose all kingdoms to inevitable revolutions. Nothing is fix'd or stable among men. Their passions, sooner or

later, get the better of the best Laws.

Cyrus understood by this, that the safety & happiness of a Kingdom do not depend so much upon
the wisdom of Laws, as upon that of Rulers.
Neither is it the form of Government which makes
hations happy; all depends on the conduct of Governors, their steady execution, of the Laws, and
their own strict observance of them. All forts of
Government are good, when those who govern seek
only the publick welfare; but they are all desective, because the Governors, being but men,
are impersect.

After several such conversations with the wise samian, the Prince prepar'd to continue his travels, & at parting said to him: I am extremely concern'd to see you abandon'd to the cruelty of a pricious fortune! How happy should I be, to

nent de desir de de l'in-Etats d ien n'es ou tail

ir mon

oti [me &

Gouver

dû sub.

s aucu

int quel

descen-

as affet

eurs de

oix leur

vations civiles

cilés, oi

ice. Cel

Les De

uveral-

hornes

ye dans

bonhem

hommes

que tou
rnemens

nt que k

, para

age Sa-.
s voyaQue j'al
ices du
reux di

passer ma vie avec vous dans la Perse! Je ne vous offirois ni les plaisirs, ni les richesses qui flattent les auth hommes. Je sais que vous en seriez peu touché: vou étes au-dessus des faveurs des Rois, parce que vous êt détrompé de toutes les fausses grandeurs. Mais je vou offredans mes Etats, la paix, la liberté, & le doux lois que les Dieux accordent à ceux qui aiment la sagesse.

J'aurois une vraie joie, reprit Pythagore, de vin sous votre protection avec Zoroastre & les Mages; mai il faut que je suive les ordres d'Apollon. Un gran Empire s'éleve en Italie, qui deviendra un jour maîn de l'univers; la forme de son Gouvernement est sem blable à celle que Minos établit en Crete. Le génie ses peuples est aussi guerrier que celui des Spartiates L'amour généreux de la Patrie, le goût de la pauvre personnelle pour augmenter la richesse publique, les set timens nobles & désintéresses qui regnent parmi ses Citoyens, le mépris du pinisir qu'ils unissent avec un ze ardent pour la liberté, les rendent propres à conquent le monde entier. J'y dois porter la connoissance des Diens & des Loix. Je vous quitte, mais je ne vous oubliera jamais; mon cœur vous suivra par-tout. Vos conquites s'étendront selon les oracles. Puissent les Dieux vous préserver alors de l'ivresse de l'autorité suprême ! Puisse vous sentir long-temps le plaisir de ne régner que pout rendre les hommes heureux! La Renommée m'instruit de votre sort. Je demanderai souvent: la grandeur n'at-elle pas changé le cœur de Cyrus? Aime-t-il toujour la vertu? Craint-il toujours les Dieux? Il faut que je vous quitte, mais nous nous rejoindrons dans le séjout des Justes. Ah! Cyrus! quelle sera ma joie de vous te voir après la mort parmi les bons Rois que les Dieus couronnent d'une gloire immortelle! Adieu, Prince, adieu, souvenez-vous de n'employer jamais votre puissance, qui pour faire sentir les effets de votre bonté.

Cyrus ne peut rien répondre, son cœur s'attendrit, il embrasse le Philosophe avec vénération; il mouille son visage de ses larmes. Il fallut ensin spend my life with you in Persia! I will not offer you pleasures, or riches, which allure other men; I know you would be little mov'd by them: you are above the favours of kings, because you see the vanity of human grandeur. But I offer you, in my dominions, peace, liberty, & the sweet ease which the Gods

grant to those who love wisdom.

I should be very glad, reply'd Pythagoras, to live under your protection with Zoroaster & the Magi; but I must follow the orders given me by the Gracle of Apollo. A mighty Empire is rifing in Italy, whichone day become master of the world; its form of Government is like that establish'd at Crete by Minos. The genius of the people is as warlike as that of the Spartans. The generous love of their country, the esteem of personal poverty, in order to augment the publick treasure, the noble & difinterefled fentiments which prevail among the citizens, their contempt of pleasure, & their ardent zeal for liberty, render them fit to conquer the whole world. I am to introduce there the knowledge of the Gods, of Laws. I must leave you, but my heart will follow you every where. You will doubtless extend your conquests, as the Oracles have foretold. May the Gods preserve you then from being intoxicated by fovereign power! May you long feel the pleasure of reigning only to make other men happy! Fame Il inform me of your successes. I shall often ask, not grandeur made a change in the heart of Cyrus? Does he still love virtue? Does he continue to fear the Gods? Though we now must part, we shall meet in in the abode of the Just. Ah Cyrus.! how ful shall I be to fee you again after death, among good Kings, who are crown'd by the Gods with immortal glory! Farewel, Prince, farewel; & rember that you never employ your power but to nifest your goodness.

Cyrus was so much affected, that the could not tak. He respectfully embraced the old Man, and dew'd his face with tears. But in short, they

er s'at-

t enfin

us offri

es autre

é: 101

vous ête

s je 201

oux loif

geffe.

de vivi

s; mai

n gran

r main

est sem

génie d

artiates

pauvren

les fen

fes Ci-

un zeh

onqueril

s Dieus

ubtieral

conqui

eux vous

Puiffiet

que pout

nftruin

eur n'a-

outours

t que je

e sejout

vous re-

Dieus

e, adieu;

### 46 LES VOYAGES DE CYRUS.

se sembarqua sur un vaisseau Phénicien pour l'Italie, & Cy rus s'embarqua sur un vaisseau Phénicien pour aller à Ty

En s'éloignant de Crete & des côtes de la Grece, les quitta avec regret, & se ressouvenant de tout ce qui y avoit vu, il dit à Araspe: Quoi! c'est donc là cet nation qu'on croit superficielle & frivole? J'y ai trou de grands hommes de toutes les especes, des Philosoph prosonds, des Capitaines habiles, de grands Politique des génies capables d'atteindre à tout, & de tout apprisondir.

Ils préférent les connoissances agréables aux idées attraites; les arts d'imitation aux recherches subtiles mais ils ne méprisent pas les sciences sublimes, au contraire ils y excellent, quand ils veulent s'y appliques.

Ils aiment les étrangers plus que ne font les autinations, & par là leur pays mérite d'être appellé l'Patrie commune du genre humain. Ils paroissent que quesois trop occupés de bagatelles & d'amusemens; ma les grands hommes parmi eux ont le secret de prépat les assaires les plus importantes, même en s'amusant Ils sentent que l'esprit a souvent besoin de repos; ma en se délassant ils savent mouvoir les plus grandes mu chines par les plus petits ressorts. Ils regardent la mouve un jeu, mais un jeu semblable aux Jeux Olympiques, où les danses enjouées se mêlent avec les travau pénibles.

J'admire, dit Araspe, la politesse des Grecs, toutes les qualités qu'ils ont pour la société; mais jet saurois estimer ni leurs talens, ni leurs sciences. L'Chaldéens & les Egyptiens les surpassent infinime dans toutes les connoissances solides.

Je suis, repliqua Cyrus, d'un sentiment bit dissérent du vôtre. Il est vrai qu'on trouve chez le Chaldéens, & chez les Egyptiens de grandes idées des découvertes utiles; mais leur science est soi vent pleine d'obscurité. Ils ne connoissent pas, comme le

THE TRAVELS OF CYRUS.

must separate. Pythagoras embark'd very soon for My, & the Prince in a Phanician veffel for Tyre. As they were failling from Crete, & the coasts of Grece began to disappear, he felt an inward regret, calling to mind all he had feen & heard in those countries, said to Araspes: What! is this the nation that has been represented to me, as so superficial & triffing? I have found there great men of all kinds, profond philosophers, able warriors, wife politicians, & genius capable of reaching the heights & depths of all things.

It is true, they love the agreable kinds of knowledge, more than abstract ideas: the arts of imitation more than nice speculations: but they do not despise the sublime sciences. On the contrary, they excel in them, when they apply their minds to the

fludy of them.

They love strangers more than other nations, of which their country deserves to be stilled the common country of mankind. They feem indeed to be fometimes taken up too much with trifles & amusements; but the great men among them have the fecret of preparing the most important affairs, even while they diverting themselves. They are sensible that the mand has need now & then of rest; but in these relamations they can put in motion the greatest machiby the smallest springs. They look upon life as and of sport, but such as resembles the Olympick nes, where mirthful dancing is mix'd with labomous exercises.

admire, said Araspes, the politeness of the Greeks, Ill their conversable qualities. But I cannot esteem m for their talents or their sciences. The Chalns & Egyptians surpass them exceedingly in all

d knowledge.

am of a very different sentiment from you, ly'd Cyrus. It is true indeed, we find fublime as & useful discoveries among the Caldeans Egyptians; but their depth of science is offull of obscurity. They know not, like the

dees ab Subtile , au con oliquer.

ie,& C

ler a Ty

rece,

et ce qui

c là cet

ai trou

ilosoph

litique

ut appn

es autil ppellel ent que ns; ma prépat amufant os; ma ndes mi

recs, naisjen

nt la 11

x Olym

s travall

ices. L nfinime ent bie

cher l s idees est son comme l

## 48 LES VOYAGES DE CYRUS.

Grecs, les moyens de parvenir aux vérités inconnues par l'enchaînement des vérités connues. Cette méthode ingenieuse de mettre chaque idée à sa place, de mener l'esprante de prés des vérités les plus simples aux vérités les plus composées, avec ordre, clarté précision, est un secret par connu des Chaldéens & des Egyptiens qui se vantent d'avoir plus de génie original. C'est là pourtant la véritable science qui apprend à l'homme l'étendue & les borna de son esprit; c'est par là que je présere les Grecs au autres peuples, & non à cause de leur politesse.

La vraie politesse est propre aux ames délicates à toutes les nations, & n'est point attachée à aucun per ple en particulier. La civilité extérieure n'est que le forme établie dans les disférens pays pour exprimer cett politesse de l'ame. Je préfère la civilité des Grecs à cell de tous les autres peuples, parce qu'elle est plus simple & moins embarrassante; elle rejette toutes les formalité superflues; elle n'est occupée qu'à rendre la société lim & agréable. La politesse intérieure est bien dissérente de cette civilité superficielle.

Vous n'étiez pas présent le jour que Pythagore m'e parla. Voici comme il la désinit; voici comme il la pre tique. C'est une égalité d'Ame qui exclut tout à la soil l'empressement & l'insensibilité. Elle suppose un discernement vif, qui s'apperçoit d'abord de tout a qui peut convenir aux dissérens caracteres. C'est un douce condescendance qui sait s'accommoder au goit des autres, non pour flatter, mais pour apprivois ser leurs passions. C'est un oubli de soi-même que cherche avec délicatesse le plaisir d'autrui, sans faire appercevoir. Elle sait contredire avec respectivelle sait plaire sans adulation, elle est également éloignée de la fade complaisance, & de la basse si miliarité.

Cyrus s'entretenoit ainsi avec Araspe, lorsque la vents contraires arrêterent leur course, & les obligeres à relacher dans l'Isle de Chypre, Le jeune Prim

Greeks,

known & easy ones. That ingenious method of renging each idea in its proper place, of leading the mind by degrees from the most simple truths to the most compounded, with order, perspicuity, & brevity, is a secret with which the Chaldeans and Egyptians, who boast of having more of original genius, are little acquainted. This, nevertheless, is the true science, by which man is taught the extent & bounds of his understanding; & it is for this reason that I prefer the Greeks to other nations, & not because of their politeness.

True politeness is common to refined genius's of all nations, & is not peculiar to any one people. External civility is but the form establish'd in different countries for expressing that politeness of the mind. I prefer the civility of the Greeks to that of other nations, because it is more simple, and less troublesome; it excludes all superfluous formality: its only aim is to render company & conversation easy & agreable. But internal politeness is very dif-

ferent from that superficial civility.

You were not present that day, where Pythagoras spoke to me upon this head. This is his notion of politeness, to which his own practice is answerable. It is an evenness of soul which excludes at the same time both insensibility & too much earnestness. It supposes a quick discernment, to perceive immediately the serent characters of men; & by an easy condescent, adapts itself to each man's taste, not to slatter, but to calm his passions. In a word, is is a forgetting ourselves, in order to seek what may be agreeable others; but in so delicate a manner as to let them so contradict with respect, & to please without adulating & is equally remote from an insipid complaisance a mean familiarity.

In this manner Cyrus & Araspes discoursed gether, till by contrary winds they were liged to cast anchor on the coast of Cyprus. Vol. II.

de ingle l'esphu les plu lecret pa tent d'a vérita s borna

nues pa

cates de cun peu l'a que le mer cette ces à celle se fimple, cormalité ciété libre férente de

ore m'a
il la pro
it à la foi
fe un diftout a
C'est un
apprivoi
apprivoi
apprivoi
arene qu
i, sans
respect

lorsque la obligeren ne Prina Greeks,

basse fa

### to LES VOYAGES DE CYRUS.

profita de cette occasion pour visiter le Temple de Paphos, & les bocages d'Idalie, consacrés à la mere de Amours. En voyant ces lieux fameux, il se rapella le remarques de Pythagore sur la corruption des Poëte Grecs, & sur les effets monstrueux de leur imagination déréglée. Ils avoient dégradé la Théologie primitive d'Orphée, pour faire descendre de l'Empyrée les Puissances célestes, pour les placer sur les montagnes de Grece comme dans leur Ciel suprême, & pour leur attribuer non-seulement les passions humaines, mais encon les vices les plus honteux. Il se hâta de quitter cette Isa profane, & débarqua bientôt à Tyr.



THE TRAVELS OF CYRUS.

de Pa

nere de

pellalo

Poëte

rination .

rimitiv

es Puil

es del

ur attri

s encon

cette In

SI

The Prince took this opportunity to visit the Temple of Paphos & the Groves of Idalia, consecrated to the Mother of Love. The sight of these famous places brought to his mind, what Pythagoras had said concerning the corruption of the Greek poëts, & the monstrous productions of their wild and licentious imaginations. They had debased the primitive Theology of Orpheus, brought the heavenly Powers down from the Empyreum, to place them on the mountains of Greece, as in their highest Heaven, & had ascribed to them not only human passions, but the most shameful vices. Cyrus laid hold of the first favourable moment to quit this profane Island, & soon after landed at Tyre.





# LESVOYAGE

DE

# CYRUS.

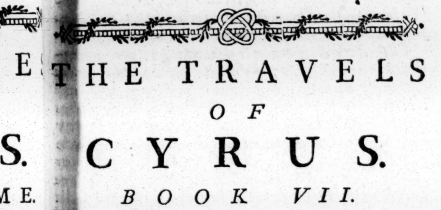
LIVRE SEPTIEME.

LE Roi de Babylone ayant détruit, après un su de trente ans, l'ancienne Tyr, les habitans avoit bâti une Ville nouvelle dans une Isle voisine à tre stades du rivage.

Cette Isle s'étendoit en croissant, pour embrasser un g fe où les vaisseaux étoient à l'abri des vents. Pluse allées de cedres régnoient le long du port, & à chacum ses extrémités une forteresse inaccessible faisoit la sur de la Ville & des navires qui y abordoient.

Au milieu du môle un portique soutenu de douze rat de colomnes, formoit plusieurs gateries où s'assembloi à certaines heures du jour les Négocians de tous les par On y entendoit parler toutes sortes de langues, & l'or distinguoit les mœurs des dissérentes nations. La Vide Tyr sembloit être la Capitale de l'Univers.

Un nombre prodigieux de vaisseaux couvroit la miles uns partoient, les autres arrivoient. Ici l'on replies voiles, tandis que les rameurs fatigués goûtoient repos. Là on coupoit les Cedres du Liban: là on le coit à la mer les bâtimens nouvellement construit avec de grands bruits qui faisoient résonner tour rivage. Une foule innombrable de peuple inondoit port: ceux-ci s'occupoient à décharger les navire



HE King of Babylon had destroy'd ancient Tyes un su after a thirteen-year's siege. The Tyrians foreas avoit feeing that their city would be taken, had built anod tre ther in a neighbouring island, thirty furlongs from the shore.

This island stretched it self in form of a crescent, and enclos'd a bay, where the ships were shelterd ferung from the winds. Divers rows of cedars beautify'd Plusie the port; and on each side of it was a fortress for chacun the security of the town & of the shipping.

it la sur the middle of the mole was a portico of twelve

rows of pillars, with feveral galleries, where, at louze rain hours of the day, the people of all nations affembloi affembled to buy & fell. There one might hear all us les pa larguages spoken, & see the manners & habits of a begin to different nations; so that Tyre seem'd the La V capital of the Universe.

An infinite number of veffels were floating upon the water; fome going, others arriving. A pronit la mi dig ous throng of people cover'd the keys. In one
l'on replace they were cutting the Cedars of Lebanon.

goûtoien In another they were launching new-built vessels.,

ald on a vith loud shouts, that made the shore resound.

Some were furling their sails, while the weary

ner tout
inondoit to leave the port. Some were busy in unloaes navit ding ships: some in transporting merchandize. es navir ding ships: some in transporting merchandize,

79.

ceux-là à transporter les marchandises, d'autres à renplir les magasins. Tous étoient en mouvement, tous s'en pressoient au travail, tous s'animoient au commerce.

Ce spectacle d'agitation & d'occupation, arrêta long tems la vue de Cyrus : il s'avance ensuite vers une de extrêmités du môle, & rencontre un homme qu'il cro reconnoître. Me trompé-je, s'écria le Prince, n'est point Aménophis qui a quitté sa solitude pour rentn dans la société des hommes? C'est moi-même, repliqua fage Egyptien; j'ai abandonné l'Arabie Heureuse pa me retirer au pied du Mont Liban. Cyrus surpris de changement, lui en demanda les raisons. Arobal, Aménophis, en est la cause. Cet Arobal dont je voi ai parlé, autrefois prisonnier avec moi à Memphis, esclave dans les mines d'Egypte, étoit fils du Roi de Ty mais il ignoroit sa haute naissance. Il est remonté sur trône de ses Ancêtres, & son véritable nom est Ecnib Je jouis d'une tranquillité parfaite dans ses Etats. Ve nez voir un Prince qui est digne de votre amitié. m'intéressois à son sort, reprit Cyrus, par l'amitié que vous aviez conçue pour lui, mais je ne pouvois lui po donner de vous avoir quitté. Je partage avec vous plaisir d'avoir retrouvé votre ami : apprenez-moi ce que lui est arrivé depuis votre séparation.

Aménophis conduisit Cyrus & Araspe dans l'enfonce ment d'un rocher, d'où l'on découvroit la mer, la Vil de Tyr, & les campagnes fertiles qui l'environnoies D'un côté le Mont Liban bornoit la vue, & de l'aut l'Isle de Chypre s'embloit s'enfuir sur les eaux. I s'assirent tous trois sur un lit de mousse, & le sa Egyptien se hâta de raconter à Cyrus les aventur du Roi de Tyr.

Le pere d'Ecnibal, dit-il, mourut penda qu'il étoit encore au berceau. Itobal son oncle, ass rant à la Royauté, résolut de se désaire du jeu Prince. Bahal à qui l'éducation d'Ecnibal ava été consiée, pour le soustraire à la cruauté du Is ran, répandit le bruit de sa mort: il l'envoya da une campagne solitaire au pied du Mont Liban

others in filling the magazines. All were in mo-n, earnest at work, & eager in promoting trade. Cyrus observ'd with pleasure this scene of hurry business, & advancing towards one end of the ble, met à man, whom he thought he knew. In I deceiv'd cry'd out the Prince, or is it Amephis, who has left his folitude, to come into the eiety of men? It is I, reply'd the fage Egyptian; have chang'd my retreat in Arabia for another at foot of mount Lebanon. Cyrus furpriz'd at this alteration, ask'd him the reason. Arobal, said Amemohis, is the cause of it. That Arobal, of whom Doke to you formerly, who was prisoner with at Memphis, & my fellow-flave in the mines of Typt, was fon to the King of Tyre, but knew not birth. He has ascended the throne of his antors; & his true name is Ecnibal. I enjoy a per-It tranquillity in his dominions. Come, & see 2 ince who is worthy of your friendship. Inform first, replied Cyrus, of all that has happen'd to m fince his departure from Arabia. Your frienship him made me follicitous for his fuccess, & I joice with you on your finding him again; but cou'd never forgive his leaving you.

Amenophis led the Prince & Araspes into the holw of a rock, from whence they had a view of e sea, the city of Tyre, and the fertile fields ar it. On one side mount Lebanon bounded the ospect, & on the other the isle of Cyprus seem'd fly away upon the waters. They all three sat down on a bed of moss, and the Ægyptian sage thus gan his relation of the adventures of the Tyrian

ng.

rem s'em e.

long

re di cro

eft-

entre

Jual

e pou

, d

Ty!

fur

niba

· Ve

.

ié qu

i po

ous

ce qu

fonce

Vil

ozen

'aut

c. I

fas

ntun

nda asp

jeun avoi

2 I

z dan

ban

While Ecnibal was yet a child in his cradle, his ther dy'd. His uncle Itobal, aspiring to the Royal, resolv'd to rid himself of the young Prince. But ahal, to whom his education was entrusted, read a report of his death, to preserve him from e cruelty of the Tyrant, & sent him to a solitary rt of the country, at the soot of mount Lebanon,

C 4

où il le fit passer pour son fils sous le nom d'Arobal. Il vier y vint souventes sois pour s'entretenir avec le Prince, name sans lui découvrir sa naissance. Quand Ecnibal en to di atteint sa quatorzieme année, Bahal forma le des ring sein de le rétablir sur le trône de ses Ancêtres. L'U. surpateur ayant découvert les projets de ce sidele Tyrien, le sit ensermer dans une prison étroite, & projet menaça de la mort la plus cruelle, s'il ne lui livroit par le jeune Prince. Bahal garda le silence, résolu de mourir plutôt que de trahir son devoir & sa tendresse pour into Ecnibal.

couronne vivoit encore, se trouble & s'agite. Pour cal of il mer ses inquiétudes, & pour assourir sa rage, il or donna qu'on sit mourir tous les enfans de Bahal. Un fidele Esclave en sut averti, & sit sauver Ecnibal. C'a race ainsi que ce jeune & malheureux Prince quitta la Phéni non cie sans savoir le secret de sa naissance.

Bahal se sauva de sa prison en s'élançant d'une haut Tour dans la mer; il gagna le rivage en nageant, se se retira à Babylone, où il se sit connoître à Nabucho donosor. Pour se venger du massacre de ses enfans il excita ce Conquérant à faire la guerre à Itobal, se entreprendre le long siege de Tyr. Le Roi de Babylon instruit de la capacité & de la vertu de Bahal, le choispour commander en chef cette expédition. Itobal y su tué, & après la prise de la Ville, Bahal sut élevé su le trône de Tyr par Nabuchodonosor, qui reconnut ain ses services & son attachement.

Bahal ne se laissa point éblouir par l'éclat de la Royanté. Ayant appris qu'Esnibal étoit échappé à la fureur d'Tyran, son premier soin sut d'envoyer par toute l'Assepour le chercher, mais il n'en put apprendre aucune nouvelle; car nous étions alors dans les mines d'Egypte.

Arobal ayant erré long-temps dans l'Afrique, perdu l'Esclave qui le conduisoit, s'engagea dans le troupes des Cariens, résolu de finir ses jours, ou se distinguer par quelque action éclatante. Je vois ai raconté autresois notre premiere connnoissant

. Il where he made him pass for his own son, under the name of Arobal. There he went frequently to fee & en to discourse with the Prince, but without discovedestring to him his birth. When he was in his fourteenth Ty. the throne. But the Usurper being appriz'd of the & projects of the faithful Tyrian, shut him up in a pu close prison, & threaten'd him with the most cruel now death, if he did not deliver up the young Prince pow into his hands. Bahal, however, kept silence, & was refolv'd to die rather than betray his duty and affection for Ecnibal.

del In the mean while, the Tyrant feeing that the heir cal of the crown was yet living, was greatly disturb'd to incens'd. In order to satisfy his rage, and calm U his disquiets, he gave order to extinguish the whole Contrivid Ecnibal's escape; so that he left Phanicia without knowing the fecret of his birth.

haut Bahal got out of prison, by throwing himself from igh tower into the sea, got ashore by swiming, etir'd to Babylon, where he made himself known was to Wabuchodonosor. He stirr'd up that Conqueror to ke war upon Itobal, and to undertake the long e of Tyre. The King of Babylon being inform'd he bravery & capacity of Bahal, chose him to y first amand in chief at that siege. Itobal was kill'd, fter the town was taken, Bahal was rais'd to Throne of Tyre by Nabuchodonosor, who in that her recompens'd his services & sidelity.

And and did not suffer himself to be dazzled by the

oyal ahal did not fuffer himself to be dazzled by the e of Royalty. His first care was to send over all to feek Ecnibal; but he could learn no news im; for we were then in the mines of Egypt. he young Prince having wander'd long in Africa. oft the flave who conducted him, engag'd himin the Carian troops, being refolv'd either to his days, or to distinguish himself by some gloyour saction. I have formerly given you an account

eur di l'Afit

e nou ote.

e , ans la

ou de

i Sano

(a), notre amitié réciproque, notre esclavage commun,

& notre séparation.

Après m'avoir quitté, il alla d'Babylone: c'est le qu'il apprit la révolution de Tyr, & que Bahal qu'il croyoit son pere, étoit élevé sur le trône. Il quitta promp tement la Cour de Nabuchodonosor, & arriva bientôt dan la Phénicie, où il se sit annoncer d'Bahal.

Ce bon vieillard accablé par l'âge, reposoit sur un richtapis. La joie lui donne des sorces; il se leve, il comvers Arobal, il l'examine, il lui fait plusieurs question il rappelle tous ses traits, & le reconnoît ensin. Il neut plus se contenir, il se jette à son col, il le sen entre ses bras, il mouille son visage de ses larmes, s'écrie avec transport: C'est donc vous que je vois c'est Ecnibal, c'est le sils de mon maître; c'est l'ensur que j'ai sauvé des mains du Tyran, c'est la cause inmocente de mes disgraces, & le sujet de ma gloire. Je pue ensin montrer ma reconnoissance pour le Roi qui n'est plus en rétablissant son sils. Ah, Dieux! c'est ainsi que voi récompensez ma sidélité: je meurs content.

Aufsi-tôt Bahal dépêcha des Ambassadeurs à la Cu de Babylone, demanda permission à Nabuchodonos de quitter la Royauté, & de reconnostre Ecnibal pour Maître légitime. C'est ainsi que le Prince de Tyr mon sur le trône de ses Ancêtres: Bahal mourut bienzôt apro

Arobal étant parvenu à la Couronne, [ ce qui an va peu de tems après votre départ pour l'Egypte ] envo dans ma folitude un Tyrien pour m'instruire de son son & pour me presser de venir à sa Cour. Je sus ravi d'a prendre son bonheur, & de voir qu'il m'aimoit en re. J'en témoignai ma joie par les expressions les pluives, en marquant au Tyrien que tous mes de étoient satisfaits, puisque mon ami étoit heureus mais je resusai absolument de quitter ma retraite. renvoya de nouveau me conjurer de le venir secon dans les travaux de la Royauté. Je hui répondis se propressumières lui suffisient pour remplirses devoit

<sup>(</sup>A) Pag. 118, &c.

THE TRAVELS OF CYRUS.

our first acquaintance \*, our mutual frienship,

our common flavery, & our separation.

After having left me, he went to Babylon; where was inform'd of the revolution which had hapn'dat Tyre, & that Bahal, whom he believed his ther, was rais'd to the throne. He speedily left ne court of Nabuchodonosor, & soon arriv'd in Pha-

mcia, were he was introduc'd to Bahal.

The good old Man, loaded with years, was repoling himself upon a rich carpet. Joy gives him brength; he rises, runs to Arobal, examines him, recalls all his features, & knows him to be the fame. can no longer contain himself, falls upon his neck, embraces him, bedews his face with tears, & cries out with transport: It is then you whom I fee; is Ecnibal himself, the son of my master, the whom I fav'd from the Tyrant's hands, the impocent cause of my disgrace, & the subject of my Dry. I can now shew my gratitude towards the ing who is no more, by restoring his Son. Ah ods! it is thus that you recompence my fidelity; die content.

He dispatch'd Embassadors to the Court of Baby-, to ask permission of the King to resign the own, & recognize Ecnibal for his lawful master. hus the Prince of Tyre ascended the throne of

Ancestors: & Bahal died soon after.

As foon as Arobal was restor'd, which was a le time after your departure for Egypt ] he sent Tyrian to me in my solitude, to inform me of fortune, & to press me to come & live at his art I was charm'd to hear of his happines, & find that he still lov'd me. I express'd my joy in most lively manner, & signify'd to the Tyrian, it all my desires were satisfy'd, since my friend s happy; but I absolutely refus'd to leave my reement. He sent to me again, to conjure me to come affift him in the labours of Royalty. My answer s, that he had knowledge sufficient for all his duties:

Pag. 119 , 60.

C. 6

AL. qu'i mp

dan

un,

rich COU ion

Sen , vois nfat

Iln

11110 e pu 7 plu 1'01

a Co. nos our

mon apro iz arr

envo n for i d'a t enc

les pl s de ureus

zite. Secou!

idis 9. devou & que ses malheurs passés serviroient à lui faire évite

les écueils de l'autorité suprême.

Voyant enfin que rien ne pouvoit m'ébranler, Ecnib quitta Tyr sous prétexte d'aller à Babylone rendre hom mage au Roi des Assyriens, & arriva bientôt dans m folitude.

Nous nous embrassames long-tems avec tendres Vous avez cru fans doute, me dit-il, que je vous avoi oublié, que notre séparation venoit du refroidissement mon amitie, & que l'ambition avoit séduit mon cœur mais vous vous êtes trompé. Il est vrai que lorsque vous quittai, la retraite m'étoit devenue insupportable je n'y trouvois point la paix. Cette inquiétude vend sans doute des Dieux mêmes. Ils m'entraînoient sa que je le susse à remplir les desseins de leur sages Je ne pouvois goûter de repos en leur résistant. Ce ainsi qu'ils m'ont conduit au trône par des routes in connues. La grandeur n'a point changé mon caut montrez-moi que l'absence n'a point diminué votre and tié, venez me soutenir dans les travaux & les dangs auxquels l'élévation de mon rang m'expofe.

Ah! lui dis-je, ne me forcez point à quitter man traite, laissez-moi jouir du repos que les Dieux m'a accordé. La grandeur irrite les passions; les Cours so des mers orageuses. J'y ai deja fait naufrage, j'en su heureusement échappé. Ne m'y exposez pas une secon

fois.

Je pénetre vos sentimens, reprit Ecnibal. Vous cra gnez l'amitié des Rois; vous avez éprouvé leur incom tance; vous avez senti que leur faveur ne sert souve qu'à préparer leur haine. Apries vous aima autresoil il vous abandonna enfuite. Mais hélas! me devez-w

comparer à Apries?

Non, non, repliquai-je, je me défierai toujours l'amitié d'un Prince nouvri dans le tuxe & dans mollesse comme le Roi d'Egypte. Mais pour vous élevé loin du trône, & dans l'ignorance de votre étal éprouvé ensuite par toutes les disgraces de la fortune. il crains pas que la Royauté alterevos sentimens. Les Die vous ont conduit au trône, vous devez en remp that his past misfortunes would enable him to shun the dangers to which supreme authority is expos'd.

At last, seeing that nothing could move me, he lest Tyre, under pretence of going to Babylon to do homage to the Affyrian King, & arriv'd very soon

at my solitude.

We tenderly embrac'd each other a long while. Doubtless you thought, saidhe, that I had forgot you; that our separation proceeded from the cooling of my friendship; & that ambition had seduc'd my heart; but you were mistaken. It is true, that when I lest you, I could no longer support retirement; I had no peace init. This restlessness, no doubt, proceeded from the Gods. They drew me away to accomplish the degrees of their wisdom. I could enjoy no repose while I resisted them. 'T is thus that they have conducted me to the throne by unknown paths. Grandeur has not chang'd my heart; shew me that absence has not minish'd your friendship: Come & support me in the toils & dangers, in which Royalty engages me. Ah! said I to him do not force me to quit my

Ah! faid I to him, do not force me to quit my folitude; fuffer me to enjoy the repose which the cods have granted me. Grandeur excites the passions; ourts are stormy seas. I have been already ship-reck'd, & have happily escap'd. Expose ne not

the like misfortune a second time.

I guess your thoughts, reply'd Ecnibal. You aprehend the friendship of Kings; you have expenced their inconstancy: you have found that their your is frequently but the forerunner of their haded. Apries lov'd you once, & forsook you afterards. But alas! should you compare me with Apries? No, no, reply'd I, I shall always distrust the iendship of a Prince, brought up in luxury and lendor, like the King of Egypt. But for you, who are been educated far from a throne, & in ignonice of your rank, & have since been try'd by all le disgraces of adverse fortune, I do not fear that oyalty should alter your sentiments. The Gods are set you on the throne; you must sulfil

vite

hom s m

dresse avoident de cour

table venoi t far agess

tes in coeur

mate m'ou

rs for en ful lecond

ncon fouve refois

ez-vo ours dans

e étal ne. jet s Dia

remp

les devoirs, il faut vous sacrifier pour le bien public. Mais pour moi, rien ne m'oblige à m'engager de nouveau dans le trouble & dans le tumulte. Je ne songe qu'à mourir dans la retraite où la sagesse nourrit mon cœur, & où l'espérance de me réunir bientôt au grand Osiris,

me fait oublier tous mes malheurs passés.

Ici un torrent de larmes suspendit nos discours, & nous sit garder le silence. Ecnibal le rompit ensin pour me dire: L'étude de la sagesse n'a-t-elle donc servi qu'il rendre Aménophis insensible? Eh bien, si vous ne vou-lez rien accorder à mon amitié, venez au moins me soutenir contre mes foiblesses. Peut-être oublierai-je us jour que j'ai été malheureux; peut-être ne serai-je plus touché des miseres de l'humanité; peut-être que l'autorité suprême empoisonnera mon cœur, & me sera ressembler aux autres Princes. Venez me désendre contre les erreurs attachées à ma condition: venez m'affermit dans toutes les maximes de vertu que vous m'avez inspirées autresois. Un sidele ami m'est plus nécessaire qui jamais. Non, je ne saurois vivre sans vous.

Ecnibal m'attendrit par ces paroles: je consentis enfin à le suivre, mais à condition que je ne demeurerous pas à sa Cour, que je n'y aurois jumais aucun emploi, & que je me retirerois dans quelque solitude auprès de Tyr. Je n'ai fait que changer une retraite pour une autre, asin d'avoir le plaisir de me rapprocher de mon amis

Nous partîmes de l'Arabie Heureuse, nous allâmes à Babylone, nous y vîmes Nabuchodonosor. Mais kélas! qu'il est dissérent de ce qu'il étoit autresois! Ce n'est plus ce Conquérant qui régnoit au milieu des triomphes, & qui étonnoit les Nations par l'éclat de sa gloire. Depuis quelque temps il a perdu la raison; il fuit le société des hommes, il erre vagabond dans les montagnes les bois, comme une bête séroce. Quelle destinée pour un se grand l'rince!

En arrivant à Tyr, je me retirai au pied du Mont Liban, dans le même lieu où Ecnibal avoit passé se premiere jeunesse. Je viens quelquesois ici le vois: blic.

2011-

gu'à

ur,

ris,

, &

pour qu'i

vou-

s mi

2 111

plus

l'au-

z ref.

ontil

rmi

inf-

e qui

s en-

erou

ploi,

ès di

e au-

ami,

Ames

Mais

s! Co

riom:

loire.

it la

agnes

urun

Mont

se sa

oit:

the duties of a King, & facrifice your felf to publick good. But for me, nothing obliges me to engage new in tumult & trouble. I have no thought but to de in solitude, where wisdom cherisheth my heart, and where the hope of being foon reunited to the great Osiris, makes me forget all my past misfortunes.

Here a torrent of tears oblig'd us to silence, which Icnibal at length breaking, faid to me: Has the study of wisdom then ferv'd only to make Amenophis inenfible? Well, if you will grant nothing to friendship, come at least to support me in my weaknesses. Alas; perhaps I shall one day forget that I have been infortunate: perhaps. I shall not be touch'd with the miseries of other men : perhaps supreme authority will poison my heart, & make me like ther Princes. Come, and preserve me from the frors, to which my state is ever liable; come, & prtify me in all the maxims of virtue, with which you have formerly inspir'd me. I feel that I have more need of a friend than ever. No, I cannot live without you.

He melted me with these words, & I consented o follow him; but on condition that I should not e at court, that I should never have any emloyment there, & that I should retire into some plitary place near Tyre. So I have only changed one retreat for another, that I might have the plea-

are of being nearer my friend.

We parted from Arabia Felix, went to Babylon, faw there Nabuchodonofor. But alas! how different he now from what he was heretofore! He is no onger that Conqueror, who reign'd in the midst triumphs, & astonish'd the nations with the blendor of his glory. For some time past he has oft his reason; he flies the society of men, and randers about in the mountains and woods like a vild beast. How terrible a fate for so great a Prince! When we arriv'd at Tyre, I retired to the foor

f mount Lebanon, to the same place where Ecnibal as brought up. I come sometimes here to see him,

### LES VOYAGES DE CYRUS.

il vient souvent dans ma solitude. Rien ne sauroit alterer notre amitié, parce que la vérité en fait l'unique lien. Je vois par cet exemple que la Royauté n'est pas, comme je le croyois, incompatible avec les sentimens, tout dépend de la premiere éducation des Princes. Le malheur est la meilleure école pour eux ; c'est par là que se forment les Héros. Apriès avoit été gâté par les prospérités de sajeunesse; Ecnibal s'est confirmé dans la vertu par les adversités.

on

ber for

yo

Per

da

ex

Spl

on

Après cet entretien. Aménophis conduisit le Prince de Perse & son ami au Palais d'Ecnibal, & le présenta au Roi de Tyr. Cyrus fut traité pendant plusieurs jours avec une magnificence éclatante, & marqua souvent à Aménophis l'étonnement où il étoit, de voir la splen-

deur qui régnoit dans ce petit Etat.

N'en soyez pas surpris, répondit l'Egyptien. Partout où le commerce fleurit par de sages loix, l'abondance devient bientôt universelle. & la magnificence ne

coûte rien à l'Etat.

Le Roi de Tyr fit plusieurs questions à Cyrus, sur son pays, sur ses voyages, & sur les mœurs des différens peuples qu'il avoit vus. Il fut touché des sentimens the nobles & du goût délicat qui régnoient dans les discours du jeune Prince: Cyrus admira à son tour l'esprit & la vertu d'Ecnibal. Il passa plusieurs jours à sa Cour pour s'instruire des regles du commerce, & pria enfin le Roi de lui expliquer comment il avoit rendu son Etal si florissant en si peu de temps.

La Phénicie, dit Ecnibal, a toujours été renommie pour le commerce ; la situation de Tyr est heureuse; set Habitans entendent la navigation mieux que les autres Peuples. Une liberté parfaite régnoit d'abord dans le négoce, & les Etrangers étoient regardés comme Cr toyens de notre Ville; mais sous le regne d'Itobal tout Ri tomba en ruine. Au lieu d'ouvrir nos Ports selon l'ancienne coutume, le Tyran les fit fermer par de su vues politiques; il voulut changer la constitution for damentale de la Phénicie, & rendre guerriere un Nation qui avoit toujours gvite de prendre part aus

érer The goes frequently to my folitude. Nothing can impair our friendship, because truth is the only bond of t. I fee by this that Royalty is not, as I imagin'd, incompatible with true friendship: but all depends on the first education of Princes. Adversity is the belt school for them; It is there that Heroes are form'd. Apries had been spoil'd by prosperity in his youth: Ecnibal is confirm'd in virtue by misfortunes.

After this, Amenophis conducted the Prince of Persia & his friend to the King's palace, and prefented them to him. Cyrus was entertain'd for many days with extraordinary magnificence, and often express'd his aftonishment to Amenophis, at the

splendor which reign'd in this little state.

Be not furpriz'd at it, answer'd the Egyptian. Wherever commerce flourishes under the protection of wife Laws, plenty foon becomes univerfal, & magnificence is no expence to the state.

, fur The King of Tyre ask'd Cyrus divers questions diffe- about his country, hir travels, and the manners of mens the different nations he had feen. He was charmed cours with the noble fentiments & fine tafte which aprit & pared in the discourse of the young Prince: who, Cour on the other hand, admir'd the good fense & virtue fin le of Ecnibal. He spent some days at his court, to Etal intruct himself in the maxims of commerce, and dir'd the King of Tyre to explain to him how he brought his state into such a flourishing condition in fo short a time.

mmie Phanicia, said Ecnibal, has always been renown'd e; fes for commerce: Tyre is happily situaded: The Tyrians s au derstand navigation better than other people. dam first, trade was perfectly free, & strangers were ne Ci- look'd upon as citizens of Tyre: but under the 1 tout Beign of Itobal all fell to ruin. Instead of keeping felon or ports open, according to the old custom, he r des sut them out of political views. This King form'd n for selfing of changing the fondamental constitution Phanicia, & of rendring a Nation warlike, t aus mich had always shunn'd having any part in the

. Je e je pend 7 la Hé-

re [fe; . eince

a au ours nta

len-Per-

dane ne

une o

discordes de ses voisins. Par là le commerce languit, nos forces s'affoiblirent; Itobal nous attira la colered Roi de Babylone qui rasa notre ancienne Ville, & nou rendit tributaires.

Aussi-tôt que Bahal fut élevé sur le trône, il tâch de remédier à ces maux. Je n'ai fait que suivre le plu

que ce sage Prince m'a laissé.

Je commençai d'abord par ouvrir mes Ports au Etrangers, & par rétablir la liberté du commerce. Jede clarai que mon nom n'y seroit jamais employé que pout en soutenir les privileges, & en faire observer les Lois L'autorité des Princes est trop formidable, pour que la autres hommes puissent entrer en société avec eux.

eſ

h

dir

Va

pre

Les trésors de l'Etat avoient été épuisés par les guer res: il r'y avoit point de fonds pour les travaux publics Les Arts étoient sans honneur, & l'agriculture étoit ne gligée. J'engageai les principaux Marchands à faire grandes avances au menu peuple, tandis qu'ils traitoien entr'eux par un crédit assuré; mais ce crédit n'a jamis de eu place parmi les laboureurs & les artisans. La Mondu noie est non-seulement une mesure commune qui regi en le prix des marchandises, elle est encore un gage assur ne qui a une valeur réelle, & à peu près égale dans tou of tes les Nations. Je voulus que ce gage ne fût jamai en ôté d'entre les mains des Citoyens, qui en ont besoit da pour se garantir contre les abus que je puis faire de mot ou autorité, contre la corruption des Ministres, & continue l'oppression des Riches.

Pour encourager les Tyriens au travail, je laissai non seulement chacun libre possesseur des gains qu'il faisoil mais j'établis encore de grandes récompenses pour cell qui excelleroient par leur génie, & qui se distingueroien par quelque découverte utile.

Je fis bâtir de grands édifices pour les Manufactures. I logeai tous ceux qui surpassoient les autres dans leur at Pour ne pas dissiper l'attention de leur esprit par des soit inquiets, je fournis à tous leurs besoins, & je flattai lu

parrels of its neighbours. By this means commerce nguish'd, our strength diminish'd; we drew upon the wrath of the King of Babylon, who raz'd our ncient city, & made us tributary.

As foon as Bahal was placed upon the Throne, he ndeavour'd to remedy these evils. I have but folbw'd the plan which that good Prince left me.

I began by opening my ports to strangers, & by restoring the freedom of commerce. I declar'd that my name should never be made use of in it, but to apport its privileges, & make its laws be observ'd. The authority of Princes is too formidable for other men to enter into partnership, or to have any tra-

ding with them.

it,

re d.

71011

tách

pla

aus

Jedi

pour

Loir

ue la

guer eblics

rt né

ire d

ai non

faifoit

eroien

es. J'

. .

The publick treasure had been exhausted by long wars. There was no fund wherewith to keep the cople at work. Arts were despis'd, & agriculture felf neglected. I engag'd the principal merchants toin advance confiderable fums to the artizans, while amil they negociated among themselves upon sure credit; More aut this credit never took place among the labouregl ters & mechanicks. Money is not only a common assure for regulating the price of the several kinds s to of merchandize, but it is a fure pledge, which has jamal an intrinsick value, & pretty near the same in all before rations. I would not have this pledge ever taken de mor out of the hands of the people, because they have continued of it, to secure themselves against the tyranny of Kings, the corruption of ministers, & the oppression of the rich.

In order to encourage the Tyrians to work, I not only left every one in the free possession of his gains. er cent out I allotted great rewards for those who should excel hy their genius, or distinguish themselves by

my useful invention.

I built great work-houses for manufactures. I ur art odg'd there all those who were eminent in their es foir respective arts; & that their attention might not be tai le Kenoff by uneafy cares, I supply'd all their wants, ambition, en leur accordant dans ma Ville Capitale, des honneurs & des dictinctions proportionnées à leur état.

J'abolis enfin les impôts exhorbitans, & les privileges exclusifs pour toutes les denrées utiles & nécessaires, Il n'y a point ici de vexation pour ceux qui vendent, il n'y a point de contrainte pour ceux qui achetent, Tous mes Sujets ayant également la permission de commercer, rapportent en abondance à Tyr ce que l'Univers produit de plus excellent, & le donnent à un prix raisonnable. Chaque espece de denrée me paie en entrant un tribut peu considérable. Moins je gêne le commerce, & plus mes tréfors augmentent. Les impôts diminués, diminuent le prix des marchandises. Moins elles sont cheres, plus on en consomme; & par cette consommation abondante, mes revenus surpassent de beaucoup ce que je pourrois tirer par les tributs excessifs. Les Rois qui croient s'enrichir par leurs exactions, sont ennemis de leurs peuples; ils ignorent même leurs propres intérêts.

Je vois, dit Cyrus, que le commerce est d'une grande resfource dans un état. Je crois que c'est le seul secret pour répandre l'abondance dans les grandes Monarchies, & pour réparer les maux que les guerres y produisent. Les atmées nombreuses épuisent bientôt un Royaume, si l'on ne tire des Etrangers de quoi les soutenir par un commerce florissant.

Prenez garde, dit Aménophis, de ne pas confondre les idées. On ne doit point négliger le commerce dans les grandes Monarchies; mais il y faut suivre d'autres

regles que dans les petits Etats.

La Phénicie fait le commerce non-seulement pour suppléer à ses propres besoins, mais encore pour servit toutes les autres nations. Comme le pays est petit, la force de ses Habitans consiste à se rendre utiles & même nécessaires à leurs voisins. Les Tyriens vont cherchet jusques dans les Isles inconnues toutes les richesses de la nature, pour les répandre parmi les autres peuples. Ce n'est pas leur superstu, mais celui des autres nations, qui fait le sondement de leur commerce.

Dans une Ville comme Tyr où le commerce fait l'unique soutien de l'Etat, tous les Citoyens sont négocians, les Marchands sont les Princes de la République. and I flatter'd their ambition, by granting them

bonours & distinctions in my Capital.

, des

at.

leges

ires,

ent.

tent.

com-

ivers

ral-

trant

ce. &

, di-

che-

ation

ue je

s qui

ris de

êts.

e ref-

épan-

repa

nom-

re des

Sant.

ondre

dans

utres

pour

Servit

t, la

même

erchet

s de la

s. Ce

ions,

t l'u-

négo-

lique.

I took off the exorbitant imposts, & forbad all monopolies, necessary wares & provisions: so that both buyers & fellers are equally exempt from vexaions & constraint. Trade being left free, my subjects endeavour with emulation to import hither in abundance all the best things which the Universe affords, & to fell them at reasonable rates. All forts of goods pay me a very small tribute at entring. The less I letter trade, the more my treasures increase. The diminution of imposts diminishes the price of merchandizes. The less dear things are, the more are confum'd of them, & by this confumption my revenues exceed grealty what they would be by levying excessive duties. Kings, who think to enrich themselves by their exactions, are not only enemies to their people, but ignorant of their own interests.

I perceive, faid Cyrus, that commerce is a fource of great advantages in all states. I believe that it is the only secret to create plenty in great Monarchies. Numerous troops quickly exhaust a Kingdom, if we know not how to draw subsistence for them from foreign countries, by a flourishing trade.

Take care, faid Amenophis, that you do not mistake things. Commerce ought no to be neglected in great Monarchies; but it must be regulated by other rules than in small Republicks.

Phænicia carries on commerce, not only to supply her own wants, but to serve other nations. As her territories are small, her strength consists in making her self useful, & even necessary, to all her neighbours. Her merchants bring, from the remotest slands, the riches of nature, & distribute themasterwards among other nations. It is not her own superfluities, but those of other countries, which are the foundation of her trade.

In a city like Tyre, where commerce is the only support of the state, all the citizens are traders, the merchants are the Princes of the Republick.

universel.

Dans un Royaume fertile, étendu, & bordé de côte maritimes, on peut, en rendant les peuples laborieux tirer du sein sécond de la terre des richesses immenses qui servient perdues par la négligence & par la paresse de ses habitans. En faisant perféctionner par l'art les productions de la nature, on peut augmenter de nouvem ses richesses; & c'est en vendant aux autres Peuples cu fruits de l'industrie, qu'on établit un commerce solid dans les grands Empires. Il ne faut porter hors de che soi que son superslu, ni rapporter dans son pays que a qu'on achete avec ce superslu.

Par là l'Etat ne contractera jamais de dettes étrangeres; la balance du commerce panchera toujours de so côté; on tirera des autres nations de quoi soutenir la frais de la guerre. On trouvera de grandes ressources sand distraire les Sujets de leurs emplois, & sans affoiblir le vertus militaires. C'est une grande science dans un Prince, de connoître le génie de son peuple, les productions de la nature dans son Royaume, & le vrai moyen des mettre en valeur.

Les entretiens d'Ecnibal & d'Aménophis donnerent de Cyrus des idées nouvelles, & lui inspirerent des maximes sur le gouvernement, qu'il n'avoit point apprisé

dans les autres pays.

Les jours suivans Cyrus accompagna le Roi de Tyr.
Byblos, pour célébrer les fêtes de la mort d'Adonis. Tou
le peuple en deuil entre dans une caverne profonde, où
simulacre d'un jeune homme repose sur un lit de fleurs
d'herbes odoriférantes. On passe des journées entieres e
prieres & en lamentations; ensuite la douleur publique,
change en jois; les chants d'allégresse succedent au

eux.

Te di

iveau

es ces

cher

étran

de for

nir le

es fant

dir la

Prin

udion

yen d

nneren

s maxi

apprife

e Tyri

is. Tou

le, ou

fleurs

ieres !

blique

tent all

mil. But in great Empires , where military virtue and mem subordination of ranks are absolutely necessary, all êta the subjects cannot be merchants, and commerce aght to be encourag'd, without being universal.

côta In a fruitful, spacious, populous Kingdom, and abounding with sea ports, if the people are labofes rous, they may draw from the fruitful bosom of the earth immense riches, which would be lost by pro the negligence & floth of its inhabitants. By impoving the productions of nature by manufactures, the national riches are augmented; and it is by carfolid ming these fruits of industry to other nations, that folid commerce is establish'd in a great Empire. But thing should be exported to other countries but que a u superfluities, nor any thing imported from them, but what is purchas'd with those superfluities.

By this means the state will never contract debts road; the ballance of trade will be always on its e, & it will draw from other nations wherewith defray the expences of war. Great advantages ll be reap'd from commerce, without diverting people from their proper business, or weakening litary virtue. One of the chief abilities of a Prince, to know the genius of his people, the producns of nature in his kingdom, and how to make best advantage of them.

Cyrus by his conversations with Ecnibal & Amehis, acquir'd many useful notions & maxims in vernment, which he had not met with in other intries.

some days after, the Persian Prince accompanied the ng of Tyre to Byblos, to see the ceremonies us'd in celebration of the death of Adonis. The people l in mourning went into a deep cavern, where was representation of a young man, lying dead upon ed of sweet flowers, & odoriferous herbs. Whole s were spent in fasting, prayer and lamentations; r which the publick forrow was of a fudden nged into gladness; songs of joy succeeded to

#### LES VOYAGES DE CYRUS.

pleurs; on entonne par-tout cet Hymne sacré (a): Adonis est revenu à la vie; Uranie ne le pleur plus; il est remonté vers le Ciel, il descendra bien tôt sur la terre, pour en bannir à jamais les crime & les maux.

Les Cérémonies Tyriennes sur la mort d'Adonis, pa rurent à Cyrus une imitation de celles des Egyptiens fur la mort d'Osiris, & par rapport aux larmes d'Isis elles lui firent sentir que ces deux nations reconnoissoin également un Dieu mitoyen, qui doit rendre l'innocent

& la paix à l'Univers.

Tandis que ce Prince étoit encore à Tyr, des Courie arriverent de la Perside pour lui apprendre que Ma dane se mouroit. Cette nouvelle l'obligea de suspend son voyage de Babylone, & de quitter la Phénicie an précipitation. En embrassant le Roi de Tyr, O Ech bal! dit Cyrus, je n'envie ni vos richesses, ni vot magnificence: pour être parfaitement heureux, je ned sire qu'un ami comme Aménophis.

Ils se séparerent enfin; Cyrus & Araspe traversent l'Arabie déserte, & une partie de la Chaldée; ils pa serent le Tigre près de l'endroit où ce fleuve s'unit en l'Euphrate; ils entrerent dans la Susiane, & arm rent en peu de jours à la Capitale de la Perse.

Cyrus se hate d'aller voir Mandane, il la trouve mo rante, il s'abandonne à sa douleur, & s'exprime par plaintes les plus ameres. La Reine touchée & attendries vue de son fils, tâche de modérer son affliction par ces parol

Confolez-vous, mon fils; les ames ne meure jamais; elles ne sont condamnées que pour un tem à animer les corps mortels, afin d'expier les fa tes qu'elles ont commises dans un état pres dent. Le temps de mon expiation est fini; je remonter vers la sphere du feu. Là je verrai? see, Arbace, Dejoces, Phraorte, & tous les ros dont vous descendez. Je leur dirai que vi vous préparez à les imiter. Là je verrai Cassan ne; elle vous aime encore; la mort ne change po

(a) Voyez Lucien, de la Déesse de Syrie, Jul. Fin des Mysteres, & le Dis. pag. 268.

weepin

8

r

(

d

01

C

20

at

an

I

n

reeping, & they all fung this facred Hymn (a).
Adonis is return'd to life; Urania weeps no more;
le is re-ascended to Heaven, he will soon come down
gain upon Earth, to banish thence both crimes and

ifery for ever.

):

eur ien

me

, pa

ens

Isis

Toien

cena

urien

Man

pendi

e ave

Ecni

i voti

ne de

rfeten

ils pa

nit an

arriv

ve moi

e parl

dried

s paroll

meure

n tem

les fal

pred

; je w

rrai le

les H

que vo

Calland

nge po

ul. Firm

weepin

By this Cyrus perceiv'd that the Tyrian, as well the Egyptian Nation, ador'd a middle-God, who as to restore innocence & peace to the Universe, that the ceremonies on the Festival of Adonis ere an imitation of those in Egypt, in relation to

ne death of Osiris, & the tears of Isis.

While he was yet at Tyre, couriers came from ersia to give him notice that Mandana was dying his news oblig'd him to suspend his journey to abylon, & to leave Phænicia in haste. Embrang the King, O Ecnibal! said he, I envy neiter your riches nor magnificence: To be per-thy happy, I desire only such a friend as Ame-ophis.

Cyrus & Araspes leaving Tyre, cross'd Phanicia, rabia Deserta, & a part of Chaldea: They pass'd e Tygris, near the place where it joins the Eutrates; and entring Susiana, arriv'd in a few days

the capital of Persia.

Cyrus hasten'd to see his mother, found her dying, gave himself up to the most bitter grief. The ueen, mov'd & affected with the sight of her son, deavour'd to moderate his affliction by these ords:

Comfort your self, my son; souls never die; they conly condemn'd for a time, to animate mortal bodies, at they may expiate the faults they have committed a sormer state. The time of my expiation is at an end; am going to re-ascend the sphere of fire. There I shall Perseus, Arbaces, Dejoces, Phraortes, and all Heroes, from whom you are descended. I will tell m that you resolve to imitate them. There I shall Cassandana: she loves you still: death changes not

(a) See Lucian. de Dea Syria, Jul. Firmicus de Nupt. the Difcourse, pag. 126.

Vol. II. les fentimens des ames vertueuses. Nous vous serons toujours présentes, quoiqu'invisibles: nous descendrons souvent dans un nuage pour vous servir de Génies protecteurs. Nous vous accompagnerons au milieu des dangers. Nous vous amenerons les vertus. Nous écarterons d'autour de vous tous les vices & les erreurs qui corrompent le cœur des Princes. Un jour votre Empire s'étendra, les Oracles s'accompliront. O mon fils! mon cher fils! souve nez-vous qu'il ne faut conquérir les Nations qui pour les rendre dociles à la raison.

En prononçant ces paroles, elle pâlit, une sueur soit de se répand sur tous ses membres; la mort serme se yeux; son ame s'envole vers l'Empyrée. Elle sut pleur long-temps par toute la Perse; Cambyse sit éleveru superbe monument à sa mémoire. Lu douleur de Cyune se dissipa que peu à peu par la nécessité de s'applique

aux affaires.

Cambyse étoit un Prince religieux & pacifique. In étoit jamais sorti de la Perse, où les mœurs étoient et core innocentes & pures, mais séveres & séroces. Il se voit choisir les Ministres capables de suppléer à ce quit manquoit; mais il s'abandonnoit quelquesois trop à les conseils, par désiance de ses propres lumieres.

he

m or

F

to

m H

W

ve

p)

e tir

for

th

r n ele

Il voulut en Prince sage & judicieux, que Cyruse trât dans l'administration des affaires; il le sit appel

un jour , & lui dit :

Jusques ici vous n'avez fait qu'apprendre: il temps que vous commenciez à agir. Vos voyages, m fils, ont augmenté vos connoissances, vous devez employer pour le bien de la Patrie. Vous êtes de né non-seulement à gouverner un jour ce Royaum mais ençore à commander à toute l'Asie. Il saut prendre de bonne heure l'art de régner. C'est ce se manque ordinairement aux Princes. Ils montent sout sur le Trône avant que de connoître les devoirs de Royauté. Je vous consie mon autorité, je veux que l'exerciez sous mes yeux. Les lumières de Sorane neu seront pas inutiles. C'est le fils d'un habile Ministre.

he sentiments of virtuous souls. We shall be often with ou, though invisible; & will descend in a cloud, to o you the office of protecting Genii. We will accomany you in the midst of dangers. We will bring the irtues to you. We will keep the vices from coming ear you, & will preserve you from the errors which brrupt the hearts of Princes. One day your Empire will e extended, & the Oracles accomplish'd. O my fon! my dear fon! remember then, that you ought to have to other view in conquering nations, than to establish

mong them the empire of reason.

Ons

en-

de

ons

ver

vi-

rin

acle

uve

que

froi

leure

veru

Cyru

jue.

ent en Il f

quil

à leur

rus appell

: il

As she utter'd these last words, she turn'd pale; ne secold sweat spreads it self over all her limbs; death coses her eyes; & her soul flies away to the Emgreum. She was long lamented by all Persia; and ambyses erected a stately monument to her memoolique w. Cyrus's grief did not wear off but by degrees, as necessity oblig'd him to apply himself to affairs. Cambyfes was a religious & pacifick Prince. He ad never been out of Persia, the manners of which ere innocent & pure, but austere & rugged. He new how to chuse ministers capable of supplying hat was defective is his own talents: but he fomemes gave himself up too blindly to their conduct. om a diffidence of his own understanding.

He prudently resolv'd, that Cyrus should enter to the administration of affairs; & having fent for

m one day, faid to him:

Hitherto you have only been learning: it is time w that you begin to act. Your travels, my fon, devel we improved your knowledge, & you outght to apploy it for the good of your country. You are soyaum thin'd not only to govern this Kingdom, but also, faut a le day, to give law to all Asia. You must learn string to times the art of reigning. This is a study little own to most Princes. They ascend the throne sirs de fore they know the duties of it. I intrust you th my authority, & will have you exercise it unthe new ray inspection. The talents of Soranes will not be
Ministrated to you. He is the son of an able minister,

### 76 LES VOYAGES DE CYRUS.

qui m'a servi pendant plusieurs années avec sidélit. Il est jeune, mais il est laborieux, éclairé, & propres

toutes fortes d'emplois.

Sous le gouvernement de Cambyse, ce Ministre avoit senti la nécessité de paroître vertueux; il croyoit mêm l'être en effet; mais sa vertu n'avoit jamais été mises l'épreuve. Sorane ne savoit pas lui-même les excès aux quels son ambition démesurée pouvoit le porter.

Lorsque Cyrus voulut s'instruire de l'état de la Perse de la force de ses troupes, de ses intérêts au-dedans à au-dehors, Sorane vit bientôt avec regret, qu'il alloi perdre beaucoup de son autorité sous un Prince qui avoit tous les talens nécessaires pour gouverner par lui-même et ll tâcha de captiver l'esprit de Cyrus, & l'étudia long temps pour découvrir ses soiblesses.

Le jeune Prince étoit sensible aux louanges, mais aimoit à les mériter; il avoit du goût pour le plaise sans en être l'esclave; il ne haissoit point la magnifice ce, mais il savoit se refuser tout plutôt que d'accable le Peuple. Par là il étoit inaccessible à la flatterie, la volupté, & au luxe.

S

CC

lei

er

lli

hi

d

at

TL

al

er

nc inc

So

Sorane sentit qu'il n'y avoit d'autre moyen de conferver son crédit auprès de Cyrus, qu'en se rendant ne cessaire par sa capacité. Il déploya tous ses talens dat les Conseils publics & particuliers. Il montra qu'il possédoit une connoissance exacte des secrets de la plus se politique, & qu'il étoit capable en même temps de cell tail, qui fait une des plus grandes qualités d'un Ministre. Il préparoit & digéroit les matieres avec ta d'ordre & de clarté, que le Prince n'avoit pas besi de travailler. Tout autre que Cyrus eût été charmés se voir ainsi dispensé de s'appliquer aux affaires; ma ce Prince vouloit tout voir par ses propres yeux. Il avoide la consiance pour les Ministres de son Pere, sans se livrer aveuglément.

Quand Sorane s'apperçut que le Prince vouloit !!

delite sho ferv'd me manny years with fidelity. He is opred young, but indefatigable, knowing, & qualify'd

or all forts of employements.

Under the government of Cambyses, this minister and found the necessity of appearing virtuous; nay mise. It thought himself really so; but his virtue had s aux rever been put to the trial. Soranes did not himself how the excess to which his boundless ambition

could carry him.

avoil

mêm

Perse When Cyrus apply'd himself to learn the state & ans bondition of Persia, its military strength, & its inlallow refts, both foreign & domestick, Soranes quickly i avoil I'w with concern, that he was going to lose much mem of his authority, under a Prince, who had all the long clents necessary for governing by himself. He endeawour'd to captivate the mind of Cyrus, and studied ma long time to discover his weaknesses.

The young Prince feeling himtelf not intermole plaisiff of praise, was upon his guard against it, but lov'd diffice deferve it. He had a taste for pleasure, without eing under its dominion. He did not dislike magnicine, cence, but he could refuse himself every thing, where than oppress his people. Thus he was inactively averse to voluptuousness. effible to flattery, & averse to voluptuousness

pomp.

le con ant no

is dan

le ce de en Mi

ec tal

arme

s; ma Il avoi

Soranes perceiv'd that there was no means to prerve his credit with Cyrus, but by making himfelf ceffary to him in business. He display'd all his is and il pof lus fas lents, both in publick and private councils. He ew'd that he was master of the secrets of the wisest olicy, & above all, that he understood that detail, hich is the chief science for a Minister. He prepar'd digested matters with so much order & clearness, at he left the Prince little to do. Any other but rus would have been charm'd to fee himself eas'd all application to business; but he resolv'd to see ery thing with his own eyes. He had a consifans! nce in his father's ministers, but would not indly yield himself up to their conduct. Soranes perceiving that the Prince would himself

approsondir, il s'étudia à répandre de l'obscurité sur les affaires importantes, afin de se rendre encore plus ne cessaire. Cyrus remarqua la conduite artificieuse de Sorane, & ménagea avec une telle délicatesse l'esprit de a Ministre habile & ombrageux, qu'il tiroit de lui peu de peu ce que le Satrape cherchoit à lui cacher avec tant d'art. Quand Cyrus se crut assez instruit, il sit senin de Sorane qu'il vouloit être lui-même le premier Ministre de son Pere. Il modéra ainsi l'autorité de ce savori, sans lui donner aucun juste sujet de se plaindre.

b

hi

ne

le

e

So

an

by

ρÜ

o

fat

ho

M

M

P

b h

ni

of

of

ei

m

L'ambition de Sorane fut cependant blessée de la conduite de Cyrus. Ce Ministre orgueilleux ne put supporter sans chagrin la diminution de son crédit; il senti avec douleur qu'on pouvoit se passer de lui. Voilà la premiere source de son mécontentement, qui auroitét dans la suite satal à Cyrus, s'il ne s'en étoit pas suranti par sa vertu & par sa prudence.

La Perse avoit été pendant plusieurs siecles soumise la Médie; mais par le mariage de Cambyse avec Mandane, il avoit été réglé que le Roi de Perse ne pair roit à l'avenir qu'un petit tribut annuel pour marque

fon hommage.

Depuis ce temps les Perses & les Medes vécurent dans une alliance étroite, jusqu'à ce que la jalousie de Cyaxare alluma le feu de la discorde. Ce Prince rappellois Jans cesse avec dépit les Oracles qu'on répandoit sur les conquêtes sutures du jeune Cyrus. Il le regardoit comme le destructeur de sa puissance; il croyoit déja le voir entrer dans Echatane pour le détrôner. Il sollicitoit Astyre ge à tout moment de prévenir ces présages sunesses d'affoiblir les forces de la Perse, & de la remettre dans son ancienne dépendance.

Mandane pendant sa vie avoit ménagé l'esprit de son Pere avec une telle adresse, qu'elle avoit empêché un rupture ouverte entre Cambyse & Astyage. Mais si-tol qu'elle sut morte, Cyaxare recommença ses sollicitations auprès de l'Empereur des Medes.

Cambyse apprit les desseins de Cyaxare, & envoy

te ful be every thing to the bottom, study'd to throw bscurity over the most important affairs, that he night make himself yet more necessary. But Cyrus menag'd this able & jealous minister with so much exterity, that he drew from him by degrees, what e endeavour'd so artfully to conceal. When the Prince thought himself sufficiently instructed, he let Soranes see, that he would himself be his father's first Minister. And in this manner, he reduc'd that avourite to his proper place, without giving him iny just cause of complaint.

The ambitious Soranes was nevertheless offended by this conduct of Cyrus. His pride could not bear, but with great uneafiness, to see his credit lessening, & himself no longer necessary. This was the first ource of his discontent, which might have prov'd fatal to Cyrus, if his virtue, prudence & address had

not preserv'd him from its effects.

is no

le So-

de a

peu d

: tant

**Sentit** iniftre

vori,

a conippor-

Sentit

ilà la

oit été is ga-

nise a Man-

paie-

arquet

t dans

yaxapelloit

fur les

comme

ir en-

Aftya-

estes,

e dans

de for

ié und si-tot

icita

nvoys

Persia had for some ages been in subjection to Media; but upon the marriage of Cambyses with Mandana, it had been agreed that the King of Persia should for the future pay only a small annual

ribute as a mark of homage.

From that time the Medes & Persians had lived in perfect amity, till the jealousy of Cyaxares kindled he fire of discord. The Median Prince was contihualy uneasy on calling to mind the oracles which were spread abroad concerning the future conquests of young Cyrus. He consider'd him as the destroyer of his power, & imagin'd already, that he saw him entring Echatan to dethrone him. He was every moment folliciting Astrages, to prevent those fatal predictions, to weaken the strength of Persia, & to reduce it to its former dependance.

Mandana, while she liv'd, had so dextrously manag'd her father, as to hinder an open rupture between him & Cambyses. But as soon as she was dead, Cyaxares renew'd his follicitations with the

Median Emperor.

Cambyses was inform'd of Cyaxares's desings, and sent

Hystaspe à la Cour d'Echatane, pour représenter à Astyage le danger qu'il y auroit de s'affoiblir mutuelle ment, pendant que les Affyriens leurs ennemis communs, méditoient d'étendre leur domination sur tout l'Orient, Hystaspe arrêta par son habileté l'exécution des projets de Cyaxare, & procura à Cambyse le temps de faire sa préparatifs en cas de rupture.

V

a

DV

er

Baf

oti

e

h

Le Prince des Medes voyant que les sages conseils ils d'Hystaspe étoient favorablement écoutés par son Pere, Inthe & qu'il n'y avoit pas de moyen d'allumer si-tôt la guerre, essaya d'autres voies pour affoiblir la puissance des Perses. Il apprit le mécontentement de Sorane, & tâcha de de le gagner en lui offrant les premieres dignités de l'Em-

pire.

Sorane frémit d'abord à cette idée; mais trompé enfuite par son ressentiment, il se cacha en lui-même les raisons secretes qui l'animoient. Son cœur n'étoit pas encore insensible à la vertu, mais son imagination vive transformoit les objets, & les lui représentoit sous toutes les couleurs nécessaires pour flatter son ambition. Il surmonta enfin tous ses remords, sous prétexte qui Cyaxare seroit un jour son Empereur légitime, & que Cambyse n'étoit qu'un Maître tributaire. Il n'y a rien que l'on ne se persuade, torsque les fortes passions nous entraînent & nous aveuglent. Sorane entra ainsi peu à peu dans une liaison étroite avec Cyaxare, & mitsecrétement tout en usage pour rendre l'administration de Cyrus odieuse au peuple.

Cyrus avoit élevé Arafpe aux premieres dignités militaires, connoissant sa capacité & ses talens pour la guerre; mais il ne vouloit pas le faire entrer dans le Sénat, à cause des anciens usages établis en Perse, qui ne permettoient point aux Etrangers d'être assis dans le Conseil suprême.

Le perfide Sorane pressoit pourtant le jeune Prince d'enfreindre cette loi : il savoit que ce seroit un moyen sûr d'exciter la jalousie des Grands, & de les irritet contre Cyrus. Vous avez besoin dans les Conseils, lui dit-il un jour, d'un homme semblable à Araspe.

### THE TRAVELS OF CYRUS. . 8r

Tyfaspes to the Court of Echatan, to represent to Asmages the danger of mutually weakening each other's ower, while the Affyrians, their common enemy, vere feeking to extend their dominion over all the Tast. Hystaspes, by his address, put a stop to the exeotion of Cyaxares's Projects, & gain'd Cambyfes time make his preparations, in case of a rupture.

The Prince of Media, feeing that the wife counseils als of Hystaspes were favourably listen'd to by his ere, other, and that there was no means suddenly to findle a war, attempted by other ways to weaken de power of Persia. Being inform'd of Soranes's a de descontent, he endeavour'd to gain him, by an offer

of the first dignities of the Empire.

Soranes at first was shock'd at the very thought; éen- bit afterwards being deceiv'd by his resentment, te les he knew ner himself the secret motives upon which t pas he acted. His heart was not yet become insensible vive wirtue, but his lively imagination transform'd toubects, & represented them to him in the colours
m. Il ecessary to flatter his ambition. In the end, he got
que better of his remorse, under pretext, that Cyaxaque would one day be his lawful Emperor, and that
a rien imbyses was but a tributary master. There is nothing hich we cannot perfuade our felves to think, hen blinded and drawn away by strong passions. hus he came by degrees into a close correspondence th Cyaxares, & fecretly employ'd all means to renr Cyrus's administration odious to the Persians.

Cyrus had rais'd Araspes to the first dignities in earmy, upon account of his capacity & genius war: But he would not bring him into the hate, because the laws & customs of Persia did t allow strangers to sit in the supreme Council. The perfidious Soranes nevertheless, press'd young Prince to infringe these laws, knong that it would be a fure means to excite e jealoufy of the Perfians, & to ftir them up unft Cyrus. You have need, faid he to ham, a man like Arafpes in your council. I

uns, ent. ojets e fes

er à

elle-

erre, Per-

Em-

nous i peu it le-

ation

militerre; cause toient

rême. rince moyen

rrites s, lui raspe. Je sais que la bonne politique & nos regles désendent qu'on confie en méme temps aux Etrangers, le commandement des Armées, & le secret de l'Etat. Mais on peutse dispenser des loix, lorsqu'on sait en remplir l'intention par des voies plus sûres & plus faciles; un Prince comme vous, ne doit jamais être l'esclave des regles, ni du usages. Les hommes n'agissent ordinairement que par ambition ou par intérêt. Comblez Ataspe de dignités de biens; rendez ainsi la Perse sa Patrie, & vous n'au rez jamais sujet de douter de sa sidélité.

Cyrus ne soupçonna point les desseins cachés de Sorane, mais il aimoit trop la justice pour vouloir s'en écarte. Je suis persuadé, répondit-il, de la sidélité & de la capacité d'Araspe. Je l'aime; mais quand mon amins seroit capable de me faire manquer aux loix en sa sueur, il m'est trop attaché pour vouloir jamais acceptu aucune dignité qui pourroit exciter la jalousie des Perses & leur donner occasion de croire que j'agis par goût!

par passion dans les affaires de l'Etat.

Sorane ayant essayé en vain d'engager Cyrus dan cette fausse démarche, tenta de le surprendre par un autre voie, en tâchant de rompre l'intelligence qui régnoit entre le jeune Prince & son pere. Sorane saisoit temarquer advoitement à Cyrus les défauts du Roi, le bornes de son esprit, & la nécessité de suivre d'autre maximes que les siennes. Le gouvernement doux le paisible de Cambyse, lui disoit-il souvent, est incompatible avec les grands projets. Si vous vous content comme lui d'être Roi pacifique, comment deviendre vous Conquérant?

Cyrus n'écouta ces insinuations que pour évit les écueils où Cambyso avoit échoué. Il ne dimin point sa docilité, & sa soumission pour un paqu'il aimoit tendrement. Il le respectoit même jusque dans ses foiblesses, en tâthant de les cacher. Il ne sui soit rien sans ses ordres; mais il l'instruisoit en consultant. Il lui parloit souvent en particulier, pour mettre en état de décider en public. Cambyse avi l'esprit assez juste pour démêler, & pour s'appropris

83

know thad good policy & the laws forbid the inrusting strangers, with the command of an army, & the secrets of state at the same time. But Prince may dispense with the laws, when he an fulfil the intention of them by more sure & easy ways; & he ought never to be the slave of rules & rustoms. Men ordinarily act either from ambition or interest. Load Araspes with dignities & riches; by hat means you will make Persia his country, & will have no reason to doubt his sidelity.

Cyrus was not aware of Soranes's designs, but he ov'd justice too well to depart from it. I am peruaded, answer'd the Prince, of the fidelity & capacity of Araspes. I love him sincerely; but though
my friendship were capable of making me break the
aws in his favour, he is too much attach'd to me,
ever to accept a dignity, which might excite the
ealousy of the Persians, & give them cause to think,
hat I acted from inclination & affection in affairs

of state.

dent

nde-

utle

ation

com-

i des

pat

tés &

n'au-

rane

arter.

de l

amiti

Sa fa-

cepter

erfes

goût &

s dan

ar un

ice 'qu

faifoi

oi, le

l'autre

loux

incom

ntente

iendra

e évit

dimin

un per

jufque

I ne fat

, pour

rse ava

Soranes having in vain attempted to engage Cyrus o take this false step, endeavour'd to surprize him nother way, & to raise an uneasiness between him his his father. He artfully made him observe the ling's imperfections, his want of capacity & genius, & the necessity of pursuing other maxims than his. The mild and peaceful government of Cambyses, aid he to him, is incompatible with great designs. If you content your self, like him, with a pacifick seign, how will you become a Conqueror?

Cyrus made no other use of these infinuations, ut to avoid the rocks upon which Cambyses had plit. It dit not lessen his docility & submission to sather whom he tenderly lov'd. He respected him, wen in his failings, which he endeavour'd to coneal. He did nothing without his orders; but onsulted him in such a manner, as at the same time to give him a just notion of things. He requently talk'd to him in private, that the King might be able to decide in publick. Cambyses had

D 6

ce qu'il y avoit de plus excellent dans les conseils de son fils. Ce fils n'employoit la supériorité de son génie que pour faire respecter les volontés de son Pere; il me montroit ses talens que pour affermir l'autorité du Roi. Camby se redouble de tendresse, d'estime & de constiance pour Cyrus, en voyant la sagesse de sa conduite; mais le jeune Prince ne s'en prévasoit pas, & croyoit ne sait que son devoir.

Sorane au désespoir de voir ses projets s'évanouir, su répandre secrétement dans l'esprit des Satrapes des désiances contre le Prince, comme s'il vouloit borner leurs droits, & anéantir leur autorité; & pour augmenter leurs ombrages, il essaya d'inspirer à Cyrus les princi-

pes du Despotisme.

Les Dieux vous destinent , lui disoit-il , à étendre un jour votre Empire sur tout l'Orient. Pour exécuter ce projet avec succès, il faut accoutumer les Perses d une obeissance aveugle. Captivez les Satrapes par les dignités, & par les plaifirs. Mettez-les dans la nécessité de ne recevoir vos faveurs qu'en fréquentant votre Cour. Emparez-vous ainsi peu à peu de l'autorité suprême. Affoiblissez les droits du Sénat, ne lui laissez que le pouvoir de vous conseiller. Un Prince ne doit point abuser de sa puissance, mais il ne doit jamais la partager ave fes Sujets. Le gouvernement monarchique est le plus parfait de tous. La réunion du pouvoir suprême dans un seul, fait la vraie force des Etats, le secret dans les Conseils, & l'expédition dans les entreprises. Une per tite République peut subsister par le gouvernement de plusieurs, mais les grands Empires ne se forment que par l'autorité absolue d'un seul. Les autres principes no sont que les idées bornées des ames foibles, qui ne se sent tent pas affez de force pour exécuter de vastes projets.

Cyrus frémit à ce discours, mais il cacha son indignation par sagesse; & rompant adroitement la conversation, il laissa Sorane persuadé qu'il goûtoit su maximes.

udgment enough to distinguish, & make himself mater of the excellent advices of his fon, who employ'd the superiority of his genius only to make his ather's commands respected, & made use of his taents only to strengthen the King's authority. Camyses redoubled his affection & esteem for Cyrus, & his confidence in him, when he faw his prudent conluct. But the Prince took no advantage of it, & hought he did nothing but his duty.

Soranes, feeing all his defigns fruftrated, endeaour'd fecretly to raife a distrust in the minds of the Satrapes, as if the Prince would intrench upon their ights, & ruin their authority; & in order to augment their jealousy, he endeavour'd to inspire Cyrus

vith despotick principles.

The Gods have destin'd you, said he, to stretch your Empire one day over all the East. In order to execute this design successfully, you must accustom the Persians to a blind obedience. Captivate he Satrapes by dignities & pleasures. Put them under necessity of frequenting your court, if they would partake of your favours. By this means get the overeign authority by degrees into your own hands. Abridge the rights of the Senate: leave him only the privilege of giving you counsel. A Prince shoud not abuse his power, but he ought never to share t with his subjects. Monarchy is the most perfect kind of government. The true Arength of a state, ecrecy in councils, and expedition in entreprizes, depend upon the fovereign power's being lodged in fingle person. A petty Republick may subsist under he government of many heads, but great Empires. an be form'd only by having absolute authority odged in one. Other principles are the chimerical deas of weak minds, who are conscious of their want of capacity to execute great deligns.

Cyrus was shock'd at this discourse, but conceal'd is indignation out of prudence; and dextroutly breaking off the conversation, left Soranes in a per-

uation, that he relish'd his maxims.

r, fit s déa leurs enter inci-

Is de

génie

il ne

Roi.

iance

mais

faire

endre écuter · ses d er les ceffits Cour. remes

e pouabuser r avec s parns un ans les

ne peent di nt que ipes no

se sene ojets.

on inla conoit ses Quand Cyrus fut seul, il résléchit prosondément à tout ce qu'il venoit d'entendre. Il se ressourint de la conduite d'Amasis, & commença à soupçonner la sidélité de Sorane. Il n'avoit pas à la vérité des preuves invincibles de sa persidie; mais un homme qui osoit lui inspirer de tels sentimens, sui paroissoit au moins trèsdangereux, quand même il ne seroit pas traître. Le jeune Prince déroba peu à peu à ce Ministre le secret de ses affaires, & chercha des prétextes pour l'éloigner de sa personne, sans rien faire cependant qui pût le révolter.

Sorane sentit bientôt ce changement, & poussa son ressentiment jusques aux derniers excès. Il se persuada qu'Araspe alloit être mis à sa place; que Cyrus vouloit se rendre maître absolu de la Perse; & que c'étoit la le dessein secret du jeune Prince en disciplinant ses troupes avec tant d'exactitude. Son imagination sorte & son humeur désiante flattoient sa passion pour la grandeur; & la jalousie, l'ambition ensin, l'aveugloient de un tel point, qu'il crut faire son devoir en commettant les plus noires trahisons.

Il fit instruire Cyaxare de tout se qui se passoit dans la Perse; de l'accroissement de ses forces, des préparatifs qu'on y faisoit pour la guerre, & des desseins qu'avoit Cyrus d'étendre son Empire sur tout l'Orient, sous prétexte d'accomplir certains Oracles supposés dont il éblouissoit le peuple. Cyaxare prosita de ces avis pout alarmer Astyage; il insinua duns son cœur les inquiétudes & les désiances. Hystaspe fut renvoyé de la Cout d'Ecbatane, & l'Empèreur sit menacer Cambyse d'une guerre sanglante, s'il ne consentoit pas à payer les auciens tributs, & d rentrer dans la même dépendance dont la Perse avoit été affranchie par le mariage de Mandane. Le resus de Cambyse sur le signal de la guerre; & les préparatifs se sirent des deux côtés (a),

(12) Xénophon a supprime cette guerre; mais Hérodote & les autres Historiens la racontent. Noy. La Lest. pag. 280.

As foon as Cyrus was alone, he made profound reflections on all that had pass'd. He call'd to mind the conduct of Amasis, & began to suspect Soranes's idelity. He had not indeed any certain proofs of his persidiousness; but a Man who had the boldness to inspire him with such sentiments, seem'd at least dangerous, though he should not be a traitor. The young Prince by degrees excluded this minister from the secret of affairs; & sought for pretences to remove him from about his person, yet without

doing any thing to affront him openly.

Soranes quickly perceiv'd this change, & earry'd his resentment to the last extremities. He persuaded himself, that Araspes was going to be put in his place; that Cyrus had a design to make himself absolute master in Persia; & that this was the Prince's secret view in disciplining his troops with so much exactness. His strong imagination and suspicious temper first work'd up his passions to the height, & then jealousy & ambition blinded him to such a degree, that he imagin'd he did his duty in practi-

fing the blanckest treasons.

He inform'd Cyaxares of all that pass'd in Persia; the augmentation of its forces, the preparations which were making for war, & Cyrus's design of extending his Empire over all the East under pretext of accomplishing certain pretended Oracles, by which he impos'd upon the people. Cyaxares made advantage of these advices, to alarm Asyages, & to insinuate uneasiness & distrust into his mind. Hystaspes was order'd away from the court of Echatan, & the Emperor threaten'd Cambyses with a bloody war if he did not consent to pay the ancient tribute, & return to the same dependence, from which Persia had been set free, upon his marriage with Mandana, Cambyses's refusal was the signal of the war, and preparations were made on both sides (a).

e rêCa fon
fuada
ouloit
oit là

enta

dela

fide-

euves

it lui

très-

. Le

ret de

ier de

troute &
granloient
com-

dans

paraqu'a, fous
ont il

quieCour
d'une
es an-

ndannariafignal deux

lote &

<sup>(</sup>a) Xenophon has suppress'd this war; but Herodotus a other Historians mention it. See Mr. Frerets's Leter, pag. 281.

Cependant Sorane chercha à corrompre les Chefs de Farmée, & à affoiblir leur courage, en leur faisant entendre qu'Astyage étoit leur Empereur légitime; que les projets ambitieux de Cyrus alloient perdre la Patrie; qu'il ne pourroit jamais résister aux troupes des Medes qui l'accableroient par leur nombre.

Il continua auffi d'augmenter la défiance des Sénateurs, en faisant répandre adroitement parmi eux, que Cyrus ne faisoit entreprendre la guerre contre son Grand-Pere, qu'asin d'affoiblir leur autorité, & d'usurper un

pouvoir despotique.

Il cacha toutes ses trames avec tant d'art, qu'il auroit été presque impossible de les découvrir. Tous ses disvours étoient tellement mesurés, qu'on ne pouvoit pénétret
ses intentions secretes. Il y avoit de certains momens où
il ne les voyoit pas lui-même, & où il se croyoit sincere
¿ zélé pour le bien public. Ses premiers remords revenoient de temps en temps; il les étoussoit en se persuadant
que les projets qu'il attribuoit au Prince, étoient réels.

Cyrus fut bientôt instruit des murmures du peuple; Parmée songeoit à se révolter, le Sénat vouloit resuser des subsides. L'Empereur des Medes alloit entrer dans la Perse à la tête de soixante mille hommes. Le jeune Prince voyoit avec douleur les extrêmités cruelles où son Pere étoit réduit, & la nécessité de prendre les armes contre son Grand-Pere (a).

Cambyse sachant tous les combats que livroient tour d tour d Cyrus le devoir & la nature, lui dit : Vous savez, mon sits, tout ce que j'ai fait pour étousser les premieres semences de nos discordes; j'ai travaille inutilement. La guerre est inévitable; la Patrie doit être présérée à la famille. Jusqu'ici vous m'avez secourus dans les affaires par votre sagesse; il faut que vous donniez à présent des preuves de votre valeur. Quand mon age me permettroit de paroître à la tête de mes troupes, je serois obligé de rester ici, où ma présence est nécessaire

(a) Voyez Herad. liv. 8.

In the mean while, Soranes endeavour'd to corpt the chief Officiers of the army, & weaken their
ourage, by infinuating, that Affyages was their lawal Emperor; that the ambitious design of Cyrus
ould ruin their country; & that they could never
take head against the Median troops, who would
everwhelm them with numbers.

He continu'd likewise to increase the distrust of the Senators, by artfully spreading a rumour among them, that Cyrus undertook this unnatural war gainst his grandfather, only to weaken their au-

nority, & to usurp an absolute power:

He conceal'd all his plots with such art, that it was most impossible to discover them. Every thing he id was with fo much nution, that none could fee his cret intentions. Nay, there were certain moments which he did not fee them himself; but thought hat he was fincere & zealous for the publick good. is first remorses return'd from time to time, but e stifled them, by persuading himself that the ill efigns which he imputed to the Prince, were real. Cyrus was quickly inform'd of the murmurs of he people, the discontent of the army, & that it as doubtful whether the Senate wou'd give the ecessary subsidies. The Emperor of the Medes was pon the point of entring Perfia, at the head of xty thousand men. The Prince seeing his father educ'd to the most cruel extremities, & the necesty of taking arms against his grandfather (a), was h the greatest perplexity.

Which Cambyses observing, said to him: you now, my son, all that I have done to stifle he first seeds of our discord; but I have labour'd o no purpose. The war is inevitable; our ountry ought to be preferr'd to our family. Litherto you have assisted me in business; you oult now give proofs of your courage. Would my age allow me to appear at the head of our soops, yet my presence is necessary here.

(0) Herod. B. 8.

énaque andr un

fs de

t en-

rie;

edes

difetrer etrer etrer ns où

els.
uple;
fuser

reve-

Pere

ns la

Your Vous r les inuêtre

donmon pes ,

faire

pour contenir mon peuple. Allez, mon fils, alle combattre pour la Patrie. Montrez-vous le défenseur la liberté, aussi-bien que le conservateur de ses loix. Se condez les desseins du Ciel. Rendez-vous digne d'accomplir un jour ses Oracles. Commencez par délivrer la Perse avant que d'étendre vos conquêtes dans l'Orient. Qu les Nations voient les effets de votre courage, & admirent votre modération au milieu des triomphes, assequ'elles ne craignent pas un jour vos vidoires.

Cyrus animé par les sentimens magnanimes de Cambyse, & secouru par les conseils d'Harpage & d'Hystaspe, deux Généraux également expérimentés, soms bientôt une armée de trente mille hommes: elle étoit composée de Chefs dont il connoissoit la sidélité, & divieux soldats d'une valeur éprouvée.

fi

e

ı

0

C

ta

DI T

16

1

Aussi-tôt que les préparatifs furent faits, on commune ca par les sacrifices, & les autres acles de Religion.

Cyrus fit ranger les troupes dans une grande plain près de la Capitale, y assembla le Sénat & les Sattapes, & harangua ainsi les Chess de l'armée avec un ait doux & majestueux:

La guerre est illégitime lorsqu'elle n'est pas nécessain Celle que nous entreprenons aujourd'hui, n'est pas pout Satisfaire à l'ambition, ni à l'envie de dominer; mais pour défendre notre liberté, à laquelle on a attenté con tre la foi des Traités. Je connois assez vos ennemis, pour vous assurer que vous n'avez pas raison de les crait dre. Vos ennemis entendent bien la discipline militaire, ils vous surpassent en nombre; mais ils se sont amollis par le luxe & par une longue paix. Votre vie dure vous a accoutume à la fatigue. Vous êtes animés de cette no ble ardeur qui méprise la mort, quand il s'agit de com battre pour la liberté. Rien n'est impossible ceux qui savent tout souffrir, & tout entrepret Pour moi, je ne ve me distinguer de voll qu'en vous devançant dans les travaux & les dangens Tous nos biens & tous nos maux seront désormais com muns.

'alla b keep the people in awe. Go, my fon, go, & ght for your country: shew your self the defender fits liberty, as well as the preserver of its laws. econd the designs of Heaven: render your self forthy to accomplish its Oracles. Begin by delie. Que ering Persia, before you think of extending your onquests over the East. Let the nations see the ffects of your courage, & admire your moderation in the midst of triumphs, that they may not herefter be afraid of your victories.

Cyrus being encourag'd by the magnanimous feniments of Cambyses, and aided by the counsels of Harpagus & Hystaspes, two generals of great expeience, form'd an army of thirty thousand men, ompos'd of commanders of known fidelity, and

reteran troops of known bravery.

As foon as the preparations were made, facrifice wee offer'd, & other religious ceremonies perform'd. Cyrus, after this, drew up his troops in a spaious plain near the capital, affembled the fenate & the Satrapes, and with a sweet & majestick air,

hus harangued the officers of his army.

War is unlawful, when it is not necessary. That essain which we at present undertake, is not to satisfy mbition, or the desire of dominion; but to defend our liberties, upon which an attempt is made, tontrary to the faith of treaties. I am well enough equainted with your enemies, to affure you that crain you have no reason to be afraid of them. They itain, snow indeed how to handle their arms; they underamolls tandmilitary discipline, & they surpass us in numbers
but they are soften'd by suxury and a long peace.

Acte no sour severe life has accustom'd you to fatigue.

Tour souls are full of that noble ardour, which
table the solution of the solution of the solution.

The solution of the sol represe Nothing is impossible to those, whom no sufferings are difficul enterprizes can dishearten. As for me, angers wil distinguish my self from you in nothing, but is come n leading the way thro' labours & dangers. All our rosperities, & our missortunes, shal be common.

Cam-'Hylforma e étoit , & de

eur di c. St

ccom-Per-

admi-, afin

n. plaine Satraun all

mmen.

as pour ; mais té conemis,

#### 22 LES VOYAGES DE CYRUS.

Il se tourna ensuite vers les Sénateurs, & leur dit d'un ton fier & severe, Cambyse n'ignore pas les intrigues de la Cour d'Echatane pour semer de la désiance dans vos esprits. Il sait que vous balancez à lui accorder des subsistes, il pourroit, avec une Armée qui lui seroit dévouée, vous obliger de vous conformer ses demandes; mais il a prévu la guerre, il a pris ses précautions. Une seule bataille décidera du fort de la Perse; il n'a pas besoin de votre secours. Souvenetvous cependant qu'il s'agit de la liberté entiere de la Patrie. Cette liberté n'est-elle pas plus sure entre les mains de mon Pere, votre Prince légitime, qu'entre celles de l'Empereur des Medes qui tient tributaires tous les Rois voifins? Si Cambyse est vaincu, vos privileges sont à jamais anéantis; s'il est victorieux, vous devel craindre la justice d'un Prince, que vous avez irrite par vos cabales secretes.

Par ce discours le Prince de Perse intimida les uns, sonsirma les autres dans leur devoir, & les réunit tous dans le même dessein de contribuer au salut de la Patrie. Sorane parut des plus zélés, & demanda avec empressement d'avoir quelque commandement dans l'année. Comme Cyrus n'avoit point caché à Cambyse les justes désiances qu'il avoit de ce Ministre, le Roi ne se laisse point éblouir par les apparences. Sous prétexte de veillet à la sûreté de la Capitale, il retint Sorane auprès de sa personne; mais il sit observer sa conduite, de sorte que le Satrape demeura prisonnier sans le favoir.

Cyrus ayant appris qu'Astyage avoit fait marchet ses troupes par les déserts de l'Isatis, pour pénétrer en Perse, le prévint avec une diligence inouie. Il traversa des montagnes escarpées, dont il sit garder les passages, & arriva dans les plaines de Pasagarde par des chemins impraticables à une armée moins accoutumée à la fatigue, & conduite par un Général moins adif & moins vigilant.

Cyrus s'empare des meilleurs postés; il se campe près L'une chaîne de montagnes, qui le désend d'un côté, He then turn'd to the Senators, & with a resointriute and severe contenance said; Cambyses is not
spanned gnorant of the intrigues of the Court of Echatan, ui act to fow diffrust in your minds. He knows that you ntend to refuse him subsidies; he might, with an mer dermy devoted to him, force you to a compliance a pris with his defires, but having foreseen the war, he as taken his precautions. One battle will decide he fate of Persia: he does not want your assistance. However, remember that the liberty of your counre la try is at present in question. Is this liberty less secure, re celin the hands of my father, your lawful Prince,
than in those of the Emperor of the Medes, who
wileges tolds all the neighbouring Kings in an absolute dedevel bendence? If Cambyses should be vanquish'd, your
irrite privileges are lost for ever; if he prove victorious, have you not cause to fear the justice of a prince whom you have incens'd by your secret cabals?

The Prince, by this discourse, intimidated some, confirm'd others in their duty, & united all in one Patrie, design, of contributing to the preservation of their press. Soranes appear'd more zealous than any, and earnestly requested to have some command in the army: But as Cyrus had not conceal'd from analyses his just suspicions of that minister, the King weiller himself to be imposed upon by appearance. res de ances. Under pretext of providing for the security f the Kingdom, he kept him near his person; but ave orders to watch his conduct: fo that Soranes vas a prisoner in the Capital without perceiving it. Cyrus having learnt that Astyages had march'd his toops through the defarts of Isatis, in order to enter ersia, prevented him with wonderful diligence. le pass'd over craggy mountains, & through such rays as were impassable by any other than an army ccustom'd to fatigue, & conducted by so active a eneral.

He gain'd the plains of Pasagarda, seized he best posts, & encamp'd near a ridge of nountains, which defended him on one side,

e qui

t de la venetde la

s uns, t tous

le sorte archer trer en ll tra-

der les de par coutu-

ns adif pe près

côte,

& il se met en sûreté de l'autre par un retranchement bien fortifié. Astyage paroît bientôt, & se campe dans

la même plaine près d'un lac.

Les deux armées furent en présence pendant plusieur jours. Cyrus ne pouvant envisager sans douleur les suites d'une guerre contre son Aïeul, profita de ces momens pour envoyer au Camp d'Astyage un Satrape nommé Artabaze, qui lui parla ainsi:

Cyrus, votre petit-fils, a horreur de la guerre qu'a l'a force d'entreprendre contre vous. Il n'a rien ou le pour la prévenir ; il ne refusera rien pour la détournet. Il écoute la voix de la nature, mais il ne peut sacrifie la liberté de son peuple. Il voudroit concilier par un traité honorable, l'amour de la Patrie avec la tendresse d'un fils. Il est en état de faire la guerre, mais il na point de honte de vous demander la paix.

L'Empereur irrité par les conseils de Cyaxare, per sista dans sa premiere résolution. Artabaze revint, san

avoir pu reussir dans sa négociation.

Cyrus se voyant réduit à la nécessité de combattre & fachant de quelle importance il est dans les action guerrieres, de délibérer avec plusieurs, de décider avec peu, & d'exécuter avec promptitude, assembla les Che de son armée, & les écouta tous. Il se détermina en fin, & ne communiqua ses desseins qu'à Hystaspe,

d Harpage.

Le jour suivant Cyrus fit répandre dans l'armée et nemie, le bruit qu'il vouloit se retirer, & qu'il n'osa combattre avec des forces inégales. Avant qu'il sort du camp, il fit faire les facrifices accoutumés; il fit de libations de vin , & tous les Chefs en firent de même. donna pour mot à l'armée, Mythras Conducteur & Sau veur, & monta enfin à cheval, en commandant à cha cun de prendre son rang. Les cuirasses de ses soldats étoies composées de lames de fer peintes de diverses couleurs, semblables aux écailles de poissons. Leurs casques d'aira étoient ornés d'un grand panache blanc. Leurs carquel

rtifying himself on the other by a double enenchment. Astrages quickly appear'd, & encamp'd

the same plain near a lake.

ement

e dans

u seurs

es fui-

es mo-

2 120m-

qu'os oull

urner.

acrifier

oar un ndrelle

e, per

t, fant

battre

ter and s Chef

na en fpe,

mée en n'osoi

il forth

The two armies continued in fight of each other r feveral days. Cyrus who could not, but with reat regret, consider the consequences of a war ainst his grand-father, employ'd this time in senng to Astyages camp, a Satrap, named Artabazus,

ho fpoke to him in the following manner:

Cyrus, your grandson, is in great concern fort the ar which he has been forc'd to undertake against ou. He has neglected nothing to prevent it, nor ill refuse any means to put an end to it. He is ot deaf to the voice of nature, but he cannot saifice the liberty of his people. He would be glad, il no y a honourable treaty, to reconcile the love of is country with filial affection. He is in a condion to make war; but at the same time is not sham'd to ask peace.

The Emperor, still irritated by Cyaxares, persisted his first resolution, & Artabazus return'd, wi-

out fucceeding in his negotiation.

Cyrus feeing himself reduc'd to the necessity, of adion azarding a battle, & knowing of what importance is, in affairs of war, to deliberate with many, decide with few, and to execute with speed, sembled his principal officiers, & heard all their pinions. He then took his resolution, which he Ommunicated only to Hystaspes & Harpagus.

The day following he caus'd a rumour to be read in the army of the enemy, that he intended retire, not daring to engage with unequal forces. il fit de efore he left the camp, he caused sacrifices to be fered, & made the usual libations; & all the Chiefs of & Sau id the same. He gave the word, Mythras the modulator & Saviour, & then mounting his horse, setoien and iron cuirasses of divers colours, made like the d'airait cales of fish. Their casques or tiara's were of carquel rass, with a great white feather. Their shields pendoient au-dessus de leurs boucliers tissus d'osier. Leur dards étoient courts, leurs arcs longs, leurs fleches saites de cannes, & le cimeterre leur tomboit sur la cuis droite. L'Etendart Royal étoit un Aigle d'or avec la ailes; c'est le même que les Rois de Perse ont tous

jours confervé depuis.

Cyrus décampa pendant la nuit, & s'avança dan les plaines de Pasagarde; Astyage se hâta de le joinde au lever de l'aurore. Soudain Cyrus sit ranger son au mée en bataille à douze siles de hauteur, asin que le javelots & les dards des derniers rangs pussent atteinde l'ennemi, & que toutes les parties pussent se sousemnt se se secourir jans confusion. Il choisit dans chacun les bataillons une troupe de soldats d'élite dont il som une phalange triangulaire à la maniere des Grecs. I place ce corps de réserve hors des rangs derriere son au mée, en lui commandant de ne pas avancer sans u ordre exprès de sa part.

La plaine étoit couverte de sable; un vent de Not souffloit avec violence. Cyrus se posta si avantageuse ment, en faisant saire un quart de conversion à sarmée, que la poussière en s'élevant donnoit dans le yeux des Medes, & s'avorisoit par là le stratagême qu' méditoit. Harpage commandoit l'aile droite, Hystass la gauche, Araspe étoit au centre, Cyrus se porto

par-tout.

L'armée des Medes formoit plusieurs bataillons qua rés à trente de hauteur, tous bien serrés pour être pl impénétrables. Au front de l'armée étoient des charie avec de grandes faux tranchantes attachées aux essieux.

Cyrus ordonna d Harpage & à Hystaspe d'étend peu à peu leurs ailes, afin d'envelopper les Mede Tandis qu'il parle, il entend un coup de tonners Nous vous suivons, grand Oromaze, s'écria-t-il; sur le champ il commence l'Hymne du combat, augu toute l'armée répond en jettant de grands cris, & invoquant le Dieu Mythras.

L'armée de Cyrus se présente en ligne droite, 4 de tromper Astyage; mais le milieu marchant plus les ment, & les deux ailes plus vête, elle s'étend ensuit

eun

fai-

cuis

ec lu

tou

dan

oindr

on at

ne le

teindi

outen

icun d 1 form

ecs.

son ar

Sans II

le porto

s chario

ere made of willow, beside which hung their quiers. Their darts were short, their bows long, & their rows made of canes, & their scymitars hung at their elts upon their right thighs. The royal standard was golden Eagle, with its wings expanded; the fame hich the Kings of Persia have ever since used.

He decamp'd by night, & advanced in the plains Pasagarda, while Astyages made haste to meet in by fun rifing. Cyrus immediately drew up his my in order of battle, only twelve deep, that the velins & darts of the last rank might reach the emy, & that all the parts might support & assist ch other without confusion. Further, he chose tt of all the battalions a felect troop, of which form'd a triangular Phalanx, after the manner the Greeks. He placed this body of reserve behind s army, commanding them not to stir till he mself should give orders.

The north-wind blew hard; the plain was cover'd tageuse the dust & sand. Cyrus had posted his army so vantagiously, that the rising dust was driven full the faces of the Medes, & savour'd his stratagem. arpages commanded the right wing, Hystaspes the Hystaspes the center, & Cyrus was present every seems. here.

The Army of the Medes was compos'd of several ons qualitate battalions, thirty in front, and thirty deep, fitanding close, to be the more impenetrable. the front of the army were the chariots, with

essential at sythes fasten'd to the axletrees.

d'étend Cyrus order'd Harpagus & Hystaspes to extend the wings by degrees, in order to inclose the Medes.

tonners hile he is speaking he hears a clap of thunder:

follow thee, great Oromazes, cry'd he; and in sat, augusting the arrow or speaking the Hymn of battle, to which the arrow or speaking with loud shouts invoking is, & the army answer'd with loud shouts, invoking

God Mythras.

Foite, A yrus's army presented their front in a straight line leceive Astyages; but the center marching flower densuit he wings faster, the whole Persian army was soon yet lol. II.

prend la forme d'un croissant. Les Medes enfoncen les premiers rangs du centre, & avancent jusques au derniers. Ils commencent deja d crier, Victoire! Cyrus fait avancer son corps de réserve, tandis qu'Harpage & Hystaspe environnent les ennemis de toutes parts, & combat recommence.

Fo

h

M

bii

h

h

Fro

fol

11

calı

enc

his

itta

clo

s h

he age

vhe

nan ne g

o t C

vhic

ope

vou! vhic

A

f P

orio

Il co

vas (

he f

Th

ecta

vent oul

indir

La phalange triangulaire des Perses ouvre les rang des Medes, & écarte leurs chariots. Cyrus monté su un coursier superbe & fougueux, vole de rang en rang le feu de ses yeux anime les soldats, & la tranquille de son visage les rassure. Dans l'ardeur du combat , a tif, paisible & present à lui-même, il parle aux unu encourage les autres , & retient chacun dans son pol Les Medes enveloppés de tous côtés, sont attaqués pa devant, par derriere, & par les flancs. Les Perses serrent, & les taillent en pieces. On n'entend plus que le bruit des armes qui s'entrechoquent, & les gémisse mens des mourans ; des ruisseaux de sang inondent plaine; le désespoir, la fureur & la cruauté, répas dent par-tout le carnage & la mort. Cyrus seul con serve l'humanité & la pitié généreuse. Astyage & Cyan re ayant été faits prisonniers, il fit sonner la retrat & ceffer le combat.

Cyaxare enflammé de colere, & de toutes les passion qui saisissent une ame superbe & déchue de ses est rances, ne voulut point voir Cyrus. Il feignit d'é blessé, & fit demander permission de se faire condui d Echatane; Cyrus y consentit.

Astyage fut oonduit en pompe à la Capitale de Per non comme vaincu, mais comme vidorieux. N'ela plus affiègé par les mauvais conseils de son fils, il fu paix, & la Perfide fut déclarée à jamais un Royau libre. Ce fut le premier service que Cyrus rendit

Patrie.

Le succès de cette guerre si contraire aux espéran de Sorane, lui ouvrit enfin les yeux. Si l'événement of répondu à ses desirs, il auroit continué sa persid mais sentant qu'il ne pouvoit pas échapper, que

99

form'd into a crescent. The Medes pierce the first ranks of the center, and advance to the last. They began already to cry, Vidory! when Cyrus, at the head of his body of reserve, falls upon the Medes, while Harpagus & Hystaspes surround them on all sides, upon which the battle is renew'd.

The triangular Phalanx of the Persians pierces through the ranks of the Medes, & turns aside their thariots. Cyrus, mounted on a foaming steed, flies rom rank to rank: the fire of his eyes animates the foldiers, & the serenity of his countenance banishes all fear. In the heat of the battle he his active; yet alm, and present to himself, he speaks to some, encourages others by fings, & keeps every one in his post. The Medes surrounded on all sides, are ttack'd in front, in rear, & in flank. The Persians close in upon them, & cut them in pieces. Nothing s heard but the clashing of arms, & the groans of the dying: streams of blood cover the plain; despair age & cruelty spread slaughter & death every where. Cyrus alone feels a generous pity and hunanity. Aftyages & Cyaxares being taken prisoners he gives-orders to found a retreat, and put an end o the pursuit.

Cyaxares, inflam'd with rage & all the passions which possess a proud spirit, when fallen from its sopes, would not see Cyrus. He pretended to be younded, & ask'd permission to go to Echatan,

which was granted.

gi

oft.

s le

s qu

nt

e pan con

y-axa

trall

a fion

d'et

ndui

e Per V'éta

il fit

OYAL

dita

pérant

ental

que

Astyages was conducted with pomp to the capital of Persia, not like a conquer'd Prince, but a victorious one. Being no longer importun'd by the lounsels of his son, he made a peace, & Persia was declar'd a free Kingdom for ever. This was he first service which Cyrus did his country.

The success of this war, so contrary to the exestations of Soranes, open'd his eyes, If the vent had been answerable to his desires, he would still have continu'd his persidiousness; but inding that he was not free to escape, that his

E 2

#### 100 LES VOYAGES DE CYRUS.

desseins étoient déconcertés à jamais, & qu'il n'étoitplus possible de les cacher, il frémit d'horreur en voyant le précipice où il s'étoit jetté, les crimes qu'il avoit commis, & le deshonneur certain qui l'attendoit. Ne pouvant plus supporter cette vue affreuse, il se livre à son desespoir, se tue lui-même & laisse à toute la possérité un trisse exemple des excès auxquels l'ambition sans bornes peut conduire les plus grands génies, lors même que leur cœur n'est pas absolument corrompu.

Après sa mort, Cyrus apprit tout le détail de ses perfidies. Le Prince, sans s'applaudir d'avoir pénétré par avance le caractere de ce Ministre, vit avec regret, & plaignit avec douleur la malheureuse condition de l'homme, qui perd souvent tout le fruit de ses talens, & se précipite quelquesois dans tous les crimes, en s'abandonnant aux égaremens d'une imagination déréglée, & d'une passion aveugle.

Aussi-tôt que la paix sut conclue, Astyage retourns dans ses Etats. Après son départ, Cyrus fit assembles les Sénateurs, les Satrapes, tous les Chefs du peuple, & leur dit au nom de Cambyse: Les armes de mon Per ont affranchi la Perside de toute dépendance étrangere, Maître d'une armée victorieuse, il pourroit détruire voi privileges . & régner avec une autorité absolue ; mais il déteste ces maximes. Ce n'est que sous l'Empire d'Art mane que la force seule domine; les Princes sont les images du grand Oromaze, ils doivent imiter sa conduite; sa raison souveraine est la regle de toutes ses volontés. Ils ne devroient avoir d'autre guide que les lois, Un seul homme ne suffit pas à faire de bonnes loix. Quelques sages & quelques justes que soient les Princes, ils font toujours hommes, ils ont par conséquent des préjugés & des passions; quand mes ils en servient exempts, ils ont besoin de Conseillers fideles pour les éclairer & les secourir. aiofi que Cambyse veut gouverner. Il ne veu TO ALL THE WALL

or to to bre

fels exc gre ent

lau har k

orec ivi oassi A etu

he s

ather eperivitions over the state of the sta

n the fhirmita nly naki

tient tempting forr

projects were disconcerted, & that is was not possible to conceal them any longer, he shrunk with horror to behold the dreadful condition into which he had brought himself, the crimes he had committed, and the certain disgrace which would follow. Not able to endure this prospect, he falls into despair, kills himself, & leaves a sad example to posterity, of the excesses to which mad ambition may carry the greatest genius's, even when their hearts are not entirely corrupted.

After his death Cyrus was inform'd of all the particulars of his treachery. The Prince, without applauding himself for having early seen into the character of this minister, beheld with concern, a lamented the unhappy condition of man, who often loses all the fruit of his talents, & sometimes precipitates himself into the greatest crimes, by siving way to a headstrong imagination & a blind

passion.

U-

on

ite

7-

ue

er-

par

et,

de

25,

·a-

ee,

irna

bler

ole,

Pere

gere,

101

mais

Ari

t les

con-

loix.

)uel.

rin-

con-

mê-

Con-

Co

Vell

As foon as the peace was concluded, Aftyages eturn'd to Media. After his departure Cyrus affembled he Senators, Satrapes, & all the Chiefs of the people, k faid to them, in the name of the King: My ather's arms have deliver'd Persia, from all foreign ependance; he might now abridge your rights & rivileges, and even destroy your authority, and overn absolutely, but he abhors such maxims. It is nly under the Empire of Arimanius, that force one presides. The great Oromazes does not govern that manner: His fovereign Reason is the rule fhis will. Princes are his images; they ought to nitate his conduct. The Laws should be their nly rule. One fingle Man is not fufficient for aking good Laws. How wife and just soever rinces are, they are still but men, & conseuently have prejudices & passions; nay, were they tempt from these, they cannot see and hear every ing, they have need of faithful Counsellors, to form & affift them. Tis thus that Cambyfes folves to govern. He will referve no more

E 3

d'autorité que pour faire le bien; il veut un frein qui l'arrête, & qui l'empêche de faire le mal. Sénateurs, bannissez vos craintes; que vos désiances cessent; reconnoissez votre Roi; il vous conserve tous vos droits; aideque de rendre les Perses heureux; il veut régner sur du

enfans libres, & non fur des esclaves.

A ces mots, l'admiration & la joie se répandirent dans toute l'assemblée. Les uns disoient: N'est-ce pas le Dieu Mythras qui est descendu lui-même de l'Empyrée, pour renouveller le regne d'Oromaze? Les autres son doient en larmes, sans pouvoir parler. Les vieillards regardoient Cyrus comme leur sils, & les jeunes gem l'appelloient leur pere; toute la Perside ne paroissoit plus qu'une même famille.

C'est ainsi que Cyrus évita tous les pieges de Sorane, qu'il triompha des complots de Cyaxare, & qu'il rendit la liberté aux Perses. Il n'eut jamais recours ni aux laches artisices, ni à la basse dissimulation, indigna

des grandes ames.

Peu de temps après la bataille de Pasagarde, Astyage mourut à Echatane, & laissa l'Empire à Cyaxare Cambyse prévoyant que l'esprit jaloux & turbulent de ce Prince exciteroit bientôt de nouveaux troubles, n's solut de rechercher l'alliance des Assyriens. L'Emperelle des Medes, & le Roi de Babysone, étoient depuis plus d'un siecle les deux grandes Puissances de l'Orient; il travailloient sans cesse à se détruire mutuellement, pou se rendre maîtres de l'Asie.

Cambyse qui connoissoit la capacité de son sils, la proposa d'aller lui-même à la Cour de Nabuchodonosos pour traiter avec Amytis sémme de ce Prince, & sau de Mandane. Elle gouvernoit le Royaume pendant le

frénésie du Roi.

Cyrus avoit été détourné de ce voyage plusieurs an nées auparavant par la maladie de sa mere. Il su charmé d'aller à Babylone, non-seulement pour être utile à sa Patrie, mais aussi pour y connoître la Juiss, dont il avoit appris par Zoroastre, que les Oracles contenoient des prédictions de sa grandeur sutuit

A ffer Myr o r

OW

uch II.S

k c

by

efin

ear: n ath

rium o the near

he bon llian k th ges

ontinde Ca o hi Vabi

he Cy hith leaf

hat

ppo onta

ower than is necessary to do good; chuses to have uch restraints as may stop & hinder him from doing Il. Senators, banish your fears; lay afide your distrusts, cleave to your King: He preserves all your rights o you; affift him in making the Perfians happy; he efires to reign over free children, & not over flaves.

At these words joy was diffus'd through the whole ffembly. Some cry'd out: Is not this the God Mythras himself, come down from the Empyreum, o renew the reign of Oromages? Others dissolv'd in ears, & were unable to speak. The old men look'd n him as their fon, the young men call'd him ather: all Persia seem'd but one family.

Thus did Cyrus avoid all the snares of Soranes, riumph over the plots of Cyaxares, & restore liberty o the Persians. He never had recourse to artifice, nean dissimulation, or tricking policy, unworthy

f great souls.

37

2110

eg-

des

ent

sle

ée, on-

rds

ens

plus

ne,

ren-

aux

gnei

age

are

it de

, 16

reul plus; il

poul

, lui

ofor

faul

nt l

s an l fu

r êtt e la

Aftyages dy'd foon after his return home, & left ne Empire to Cyaxares. Cambyses foreseeing that he turbulent & jealous spirit of that Prince would on excite new disturbances, resolv'd to seek an lliance with the Assyrians. The Kings of Assyria the Emperors of the Medes had been, for three ges past, the rival powers of the East; they were ontinually endeavouring to weaken each other in rder to become masters of Asia.

Cambyses, who knew his son's abilities, propos'd him that he should go in person to the court of Vabuchodonosor, to treat with Amytis, the wife of hat Prince, and fifter of Mandana. She govern'd

he Kingdom during the King's madness.

Cyrus had formerly been hinder'd from going hither, by his mother's sickness. He was exceedingly leased with a journey to Babylon, not only that he hight serve his country, but likewise have an Oracles, as he had learn'd from Zoroaster, ontain'd predictions of his future greatnels:

### 104 LES VOYAGES DE CYRUS.

Il n'avoit pas moins d'envie de voir de près l'état malheureux du Roi Nabuchodonosor, dont le bruit s'étoit répandu par-tout l'Orient, Après avoir rempli le Confeil & le Sénat de sujets fideles & capables de secouni Cambyse, il quitta la Perse, traversa la Susiane, l'arriva bientôt d Babylone.

itio

ras

oun

ca

riv



The section as well were

capacity is seen and to most

the ad no less a desire to see the miserable contition of King Nabuchodonosor, the report of which as spread over all the East. Having fill'd the bouncil and Senate with men of approved loyalty capacity, he lest Persia, cross'd Susiana, & soon triv'd at Babylon.





## LESVOYAGES

# R

#### HUITIEME.

ut Tav

eac is

It

upl hat

mp TI

eme

ut c

arb

und

ven

Wei

lacci

ounc

In

s of 8

n

(a) dus,

uins.

BABYLONE, Siege de l'Empire des Rois d'A fyrie, avoit étéfondée par Sémiramis, mais Nabuch donosor lui avoit donné ses principales beautés. Ce Col quérant, après avoir terminé de longues & de difficil guerres, se trouvant dans une pleine tranquillité, s'a pliqua à faire de sa Capitale une des Merveilles Monde.

Elle étoit située dans une vaste plaine arrosée par l'El phrate. Les cumus sires de ce fleuve, renantent la je lité du terroir si grande, qu'il rapportoit autant au

que la moitié de son Empire (a).

Les murs de la Ville bâtis de larges briques, [ cim tées avec du bitume, ou d'une matiere gluante qui s'el de la terre, & laquelle, avec le temps, devenoit plus re que le marbre ] épais de cinquante coudées, & ha de deux cens, formoient un quarré parfait, dont le cuit étoit de vingt lieues. Cent-cinquante tours régnol de distance en distance le long de ces murs inaccessible & commandoient sur toute la campagne voisine.

Cent portes d'airain s'ouvroient de tous cou une foule innombrable de peuple de toutes les tions. Cinquante grandes rues traversoient la

(a) Tout le détail que je vais faire est tiré d'Hérol liv. 1. de Diod. de Sieile, liv. 2. de Quint. Curce, Voyez austi Prideaux, Histoire des Juifs, tom. "



## THE TRAVELS

O F

# CYRUS.

BOOK VIII.

EMIRAMIS had founded the City of Babylon; ut Nabuchodonofor had given it is principal beauties. laving finish'd his wars abroad; & being in full eace at home, he had apply'd his thoughts to make is capital one of the wonders of the world.

l'A

iche

Con

ficile s'a

es

·1'B

jen

au N

cim

s'ell

lus

, ha

le

gnol

effible

cott

les l

lérod ce, li It was firmated in a vast plain; water'd by the suphrates. The fruitfulness of the soil was so great, at it yielded the King as much as the half of his mpire (a).

The walls of the city were built of large brick, emented together with bitumen, or a flime arising ut of the earth, which in time became harder than earble. They were fourscore foot thick, two undred & fifty high, & form'd a perfect square, wenty leagues in compass. A hundred and fifty owers were rais'd at certain distances upon these accessible walls, and commanded all the country bund about.

In the fides of these wals were a hundred gas of brass, through which might be seen passing & fro an innumerable throng of people of nations. Fifty great streets travers'd the city

<sup>(3)</sup> The following particulars are to be found in Herodus, who had been upon the spot, B. I. Diod. Sic. B. 2, inc. Curt. B. 5, Prideaux Connexion.

### 108 LES VOYAGES DE CYRUS.

de l'un à l'autre bout, & formoient en se croisant plusieun quarrés spacieux, qui rensermoient des Palais superbes, des Places magnisques, & des Jardins délicieux.

ro

nu

es

ity

ur

ala

he

Bel

nid

ow he

ele

ylo

vas

her

ace

ian

o t

vas

ton 1ye f b

ead

r a

ft

rea

verd

eac.

his fal T

rod

o th

red

de i

il t

(4)

A

L'Euphrate couloit au milieu de Babylone; un pont construit sur ce sleuve avec un art surprenant, joignoit les deux parties de la Ville. Aux deux extrémités de ce pont se voyoient deux Palais, le vieux à l'Orient, & le nouveau à l'Occident. Près du vieux Palais étoit le Temple de Bélus. Du centre de cet édifice sortoit un Pyramide haute de six cens pieds, & composée de huit Tours qui s'élevoient les unes sur les autres toujours et diminuant. La plus haute de ces Tours étoit la place sainte, où on célébroit les principaux mysteres. Du somme de cette Pyramide, les Babyloniens observoient le mouvement des astres; c'étoit leur principale étude, & c'épar là qu'ils se sont rendus célebres chez les autre Nations.

De l'autre côté du pont paroissoit le nouveau Palai qui avoit huit milles de tour (a). Ses fameux Jardin entourés de larges terrasses, s'élevoient en Amphitheutres à la hauteur des murs de la Ville. La masse entiet étoit soutenue par plusieurs arcades, dont les voûtes couvertes de grandes pierres, de roseaux enduits de bitume, de deux rangs de briques, & de plaques de plomb, rendoient le tout impénétrable à la pluie & à l'humidité. Le motte dont tout étoit couvert, avoit l'épaisseur requis pour pouvoir soutenir les racines des plus grands arbut Là se voyoient des allées à perte de vue, des bosquets des gazons, des fleurs de toutes les especes, des canaux là des reservoirs, des aqueducs pour arroser & embellire lieu de délices, assemblage merveilleux de toutes les bustés de la nature & de l'art.

L'Auteur, ou plutôt le Créateur de tant de prodige égal à Hercule par sa valeur, & supérieur aux plu grands hommes par son génie, après des succès incroye bles, étoit tombé dans une espece de manie. Il se croye transformé en bête, & il en avoit la sérocité.

(a) Soixante Rades

113

5.

ont

oit de

t,

toit

une

huit

en zin-

met

c'eff

etres

alai

dins

hea

tiett

COL

ren-

é. L

quif rbres uets

llira

beaut

liges plu

roya

royal

109

nuch large divisions, in which were stately palaes, delightful gardens, & magnificent squares.

The Euphrates flow'd through the middle of the ity; & over this river was a bridge, built with urprising art. At its two extremities were two alaces: the old one to the east, the new one to he west. Near the old palace was the Temple of Belus. From the center of this building rose a pyramid, six hundred foot high, & compos'd of eight owers, one above another. The uppermost was he holy place, where the principal mysteries were elebrated. From the top of this tower, the Baylonians observ'd the motion of the stars, which was their favourite study, & by which they made

hemselves famous in other nations.

At the other end of the bridge stood the new paace, which was eight miles (a) in circuit. Its famous langing gardens, which were so many large teraffes one above another, rose like an amphitheatre o the height of the city walls. The whole mass vas supported by divers arches cover'd with broad tones frongly cemented, & over them was first a yer of reed, mix'd with bitumen, then two rows f bricks, & over these were laid thick sheets of rany moisture. The mould which cover'd all was: f that depth, as to have room enough for the reatest trees to take root in it. In these gardens: vere long walks, which ran as far as the eye could each; bowers, green plots, & flowers of all kinds; anals, bafins, and aqueduets, to water and adorn his place of delights, a most surprising collection; f all the beauties of nature & art.

The author, or rather the creator; of so many rodigies, equal to Hereules in bravery, & superior othe greatest men by his genius, was, after intedible successes, fallen into a kind of madness. It imagin'd himself transform'd into a beast, & had

ll the fierceness of one.

<sup>(</sup>a) LX Stadium's.

Cyrus ne fut pas plutôt arrivé à Babylone, qu'il alla trouver la Reine Amytis. Cette Princesse étoit plongu depuis près de sept ans dans une tristesse prosonde; mais elle commençoit à modérer sa douleur, parce que les Justiqui étoient alors captifs dans la Ville, lui avoient promis la guérison du Roi dans peu de jours. La Reine attendoit ce moment heureux avec une vive impatience; les prodiges qu'elle avoit vus opérer par Daniel, avoient attiré sa consiance.

A

0 1

eve

in

vho

ner

She

bati

у

ffli

teri

enf

rea

or

n t turi he

L

vifit

yri

ust

Pa

nim

Kin

mer

1

led

cam

he

his

the

tion

fize

erecon fub

he

in

Cyrus respecta l'affliction d'Amytis, & évita de la parler du dessein principal de son voyage. Il sentit que la conjoncture n'étoit pas favorable pour traiter des affaires politiques; il attendit la guérison du Roi sant l'espérer. Cependant il chercha à contenter la curiosit qu'il avoit d'apprendre la Religion & les mœurs du

Israëlites.

Daniel n'étoit pas alors à Babylone; il étoit allé vifiter & confoler les Juifs répandus par toute l'Assyrie Amytis donna à Cyrus la connoissance d'un illustre Hébreu nommé Eléazar, pour qui elle avoit beaucous d'estime. Le Prince ayant su que le Peuple de Dia ne regardoit point la frénése du Roi comme une maludie naturelle, mais comme une punition divine, en de manda la cause à Eléazar.

Nabuchodonosor, dit le sage Hébreu, séduit par le impies qui l'entouroient, parvint ensin à un tel excès d'un religion, qu'il blasphéma contre le Très-haut: & pou couronner son impiété, il sit de nos vases sacrés, & de richesses qu'il avoit rapportées de son expédition dans le Judée, une Statue d'Or d'une grandeur démesure le ressemblante à lui-même. Il la sit élever, & consacrer dans la Plaine de Dura, & voulut qu'elle sut advicée par tous les Peuples qui lui étoient soumis.

Il fut averti par des songes divins, qu'il se roit puni de son idolâtrie & de son orgueil, mên des cette vies. Un Hébreu nommé Daniel, komm As foon as Cyrus was arriv'd at Babylon, he went of fee Queen Amytis. This Princess had, for near even years, been in great forrow; but she was beginning to moderate her grief, because the Jews, who were then captives in the city, had promis'd her that the King should be cur'd in a few days. She was waiting that happy moment with great impatience; the wonders which she had seen perform'd by Daniel, had made her confide in what he said.

Cyrus, from a respectful consideration of the affliction of Amytis, avoided speaking to her conterning the principal design of his journey. He was ensible that it was not a favourable conjuncture to treat of political affairs, & waited, like the Queen, for the King's cure, but not with the same hopes. In the mean while, he endeavour'd to satisfy his curiosity of knowing the Religion and manners of

he Ifraëlites.

ais

uifs

010-

Link

ce ;

ient

lai

que

ouf-

fant

ofite

des

11:

rie

uftre

COUP

Dia

ala-

de

r les

d'ir

рош

i de

ns la

fure

con-

ado

nên

Daniel was not then at Babylon, but was gone to visit & console the Jews dispers'd throughout Afyria. Amytis made Cyrus acquainted with an ilustrious Hebrew, named Eleazar, for whom she had a particular esteem. The Prince being inform'd by him that the People of God did not look upon the king's frenzy as a natural distemper, but as a punishment from Heaven, enquir'd of him the cause of it.

Nabuchodonosor, said the Hebrew suge, being led away by impious men who were about him, came at length to such an excess of irreligion, that he blasphem'd against the most High; and to crown his impiety, he made, of our sacred vessels, & of the riches which he had brought from his expedition into Judea, a golden statue, of an enormous size, & resembling his own person. He had it erected, & consecrated, in the plain of Dura, and commanded that it should be ador'd, by all his subjects.

He was admonish'd by divine dreams, that he should be punish'd for his idolatry & pride in this life. A Hebrew, nam'd Daniel, a man

célebre par sa science, par sa vertu, & par sa connoissance de l'avenir, lui expliqua ces songes, & lui an nonça les jugemens de Dieu qui étoient prêts à éclata sur lui.

mo

tur

un

adv

Th

on

opl

ne f u

At

ga

e fi

np1

me

e he

cho

pari

tho

en

gh

giv

nt

s ta

Wil

to

ran

on

re

cor

en

are

ord He

A

Les paroles du Prophete firent d'abord quelque inpression sur l'esprit du Roi; mais entouré de prosans, qui méprisoient les Puissances célestes, il négligeà le songe divin, & se se livra de nouveau à son impiété.

Un an après, tandis qu'il se promenoit dans ses Jardins, admirant la beauté de ses ouvrages, l'éclat de sa gloir, & la grandeur de son Empire, il'oublia qu'il étoit homme, & devint idolâtre de ses superbes imaginations. Une voix se sit entendre du Ciel, & prononça ces paroles. O Roi Nabuchodonosor, à toi s'adressent ces paroles. Votre Royaume passera en d'autres mains. Vous serez chassé de la compagnie des hommes. Vous habiterez avec les animaux. Vous brouterez l'herbe comme une bête pendant sept années entieres, jusqu'à ce que vous reconnoissez que le Très-Haut a un pouvoir absolu sur les Royaumes, & qu'il les donne à qui il lui plaît.

Sur le champ Dieu le frappa, & lui ôta la raison. Il fut saisi d'une maladie frénétique, & tomba dans des accès de fureur. On essaya en vain de l'enchaîner; il tompit tous ses sers, & s'enfuit dans les montagnes comme un lion rugissant. Nul n'osé l'approcher sans courir risque d'être déchiré. Il n'y a que le jour du Sabbat où il ait des momens de repos, & des intervalles de raison \*; il tient alors des discours dignes de l'admiration des hommes. Il y a bientôt sept ans qu'il est dans cet état, & nous attendons dans peu de jours sa déli-

vrance totale selon la prédiction divine.

Dans tous les Pays où j'ai passe, s'écris Cyrus en soupirant, je ne vois que de trissés exemples de la foiblesse des malheurs des Princes. En Egypte April

Chap. 1 c. & par Euseb. Præp. Evang. Liv. 9, Chap. 44.

mous for science, virtue, & his knowledge of turity; explain'd to him those dreams, and de unc'd God's judgments upon him, which were

ady to break forth.

1

211-

ter

m-

es,

le

ins,

re,

om-

ons.

les:

les.

ous

ous

erbe

jus-

ut a

les

fon.

des

; if

gnes

cou-

ibbat

s de

nira-

dans

déli-

is en

foi-

pries

. 10

No.

The words of the Prophet made some impression on the King's mind; but being furrounded by ophane men, who despis'd the heavenly Powers, neglected the divine admonition, & gave him-

f up anew to his impiety.

At the end of the year, while he his walking in gardens, admiring the beauty of his own works, e splendor of his glory, and the greatness of his ppire; he exalts himself above humanity, & bemes an idolater of his own proud imaginations. hears a voice from Heaven; faying, O King Nachodonofor, to thee it is spoken, The Kingdom is parted from thee, & they shall drive thee from men, thou shall eat grass as the beasts of the field, till en years are past, & until thou know that the Most gh ruleth over all the Kingdoms of the Universe, giveth them to whomshever he will.

the same hour was the thing fulfil'd, & his reason s taken from him. He was feiz'd with a frenzy, with fits of raging madness. In vain they attempto hold him by chains; he broke all his fetters, ran away into the mountains, roaring like a lion. one can approach him, without danger. He hath repose, except one day in the week, which is Sabbath. Then his reason returns, & he holds courses worthy of admiration \*. It is now almost en years that he has been in this condition; and are expecting his total deliverance in a few days,

ording to the divine prediction.

Here Cyrus figh'd, & could not forbear faying Araspes: In alle the countries through which I , I fee nothing but fad examples of the weak-& misfortunes of Princes. In Egypt, Apries

See Megast, & Abrden, quoted by Josephus Ant. B. Chap. 12. & by Euseb. Prap. Evang. B. 9. Chap. 410

perside. A Sparte deux jeunes Rois alloient perdre l'Eu sans la sagesse de Chilon. A Corinthe le sort suneste Périandre & de sa samille, laisse à toute la postérité exemple plein d'horreur des malheurs qu'entraîne la prannie. A Athenes, Prisstrate est détrôné deux sois pour punition divine de ses artifices. A Samos, Pour rette les successeurs de Minos ont anéanti le plus pu fait de tous les Gouvernemens. Ici Nabuchodonosor etire la colere du Ciel par son impiété. Grand Oroman n'avez-vous donc donné des Rois aux mortels quans votre colere? La grandeur & la vertu son elles incompatibles?

Le matin du jour du Sabbat, Cytus accompage d'Eléazar, vint au lieu où se tenoit le Roi de Bablone. Ils virent l'infortuné Prince descendre des matagnes, & se coucher sous des saules qui bordoient l'Esphrate. En l'approchant ils garderent le silence: ilététendu sur l'herbe, les yeux tournés vers le Ciel. poussoit de temps en temps des soupirs mélés de la ameres. Au milieu de ses malheurs, on découvroit core en lui un air de grandeur, qui marquoit que Très-Haut en le punissant, ne l'avoit pas entit ment abandonné. On n'osoit lui parler par respet ni interrompre la douleur prosonde où il sembloit belongé.

Cyrus, vivement frappé de la triste situation de grand Prince, demeura immobile. On voyoit en toutes les marques d'une ame saisse de terreur de compassion. Le Roi de Babylone l'observa, tui dit sans le connostre: Le Ciel me permet d'an des intervalles de raison pour me faire sentir que ne la possede point en propre; qu'elle me vient d'a leurs, qu'un Etre supérieur me l'ôte, & me la me quand il veut, & que celui qui la donne, est

ing techis my

er.

Gers ute e c re,

He only rtal. The El

nce

ne ver.
on tendente

bori rupt Cyrus gr Inte

atn

h t erv to rea less

es Les Eta

led

tén

aty

ois

Poh

. E

rat

naze

que

page

Baby

l'E

el.

lam

it d

que

ntie

Sped

it à

2 de

en

eut

va,

d'an

que

t d'a

a tt

eft 4

ershimfelf to be made a facrifice by his blind connce in a perfidious favourite. At Sparta, two ing Kings were going to ruin the state, if not preted by the wisdom of Chilo. The fate of Periander, his whole family at Corinth, will be a dreadful mple to posterity of the miseries which tyrants usurpers draw upon themselves. At Athens, Piatus is twice dethron'd, as a punishment from Gods for his artifice. Polycrates, King of Samos, fers himself to be impos'd upon so far, as to perute innocence. At Crete, the successors of Minos e destroy'd the most perfect of all Governments. re, Nabuchodonosor draws upon himself the wrath Heaven, by his impiety. Great Oromazes! was only in your anger then, that you gave Kings to tals? Are grandeur & virtue incompatible?

The morning of the Sabbath , Cyrus accompany'd Eleazar, went to the place which the King of ylon frequented. They faw the unfortunate nce come down from the hills, & lie down under e willows, which were upon the banks of the er. They approach him in filence: he was stretch'd in the grass, his eyes turn'd towards Heaven; lending forth from time to time deep fighs, acppany'd with bitter tears. In the midst of his. fortunes there was still upon his face one air of atness, which shew'd, that the most High, in pishing, hat not entirely forfaken him. They bore, out of refpect, to speak to thim, or to inrupt the profound grief, in which he was plong'd. yrus, deeply struck with the sad condition of great Prince, stood immoveable, and on his ntenance appeard all the tokens of a foul feiz'd h terror and compassion. The King of Babylon. erv'd it, and without knowing who he was to him: Heaven suffers me to have intervals reason, to make me sensible; that I do not

less it as a property; that a superior Being

es it from me, & restores it, when he ses; & that he who gives it me is a

Intelligence souveraine qui tient la Nature dans same & qui peut l'arranger, ou la déranger comme il erei d,

ordi

ere

pro

nds

ce,

fou

c'd eha

us 1

s cr

ght

s mi

s us

s,

as t

for

h d

arc

ed i

ing

desi

ne ]

m ]

ad Peo

Heb

er Do

ons

ne

W

ac'c

ns

See

plaît.

Autrefois aveuglé par l'orgueil, & corrompu par lam périté, je disois en moi-même, & à tous les faux amis m'environnoient: Nous sommes nés comme à l'aven re, & après la mort nousserons comme si nouss vions jamais été: l'ame est une étincelle de feu quis teindra lorsque notre corps sera réduit en cendres. nez donc, jouissons des biens présens. Hâtons-nous puiser tous les plaisirs. Enyvrons-nous des vins les exquis. Parfumons-nous d'huiles odoriférentes. Co ronnons-nous de roses avant qu'elles se flétrissent. la force soit notre unique loi, & le plaisir la regle toutes nos actions. Faisons tomber le juste dans nos ges, parce qu'il nous deshonore par sa vertu. Inten geons-le par les outrages & les tourmens, afin de vi s'il est sincere (a). C'est ainsi que je blasphémois con le Ciel. Voilà la source des malheurs qui m'accable Hélas! je ne les ai que trop mérités.

A peine a-t-il prononcé ees paroles, qu'il se la s'enfuit, & se cache dans la forêt voiçue. Le dise de Nabuchodonosor redoubla le respect de Cyrus pour Divinité, & augmenta le desir qu'il avoit de s'instru à fond de la Religion des Hébreux. Il vit souvent El zar, & entra peu à peu avec lui dans une liaison être. L'Eternel toujours attentif aux démarches de Cyrus qu'il avoit choisi pour la délivrance de son peuple vouloit préparer ce Prince par les entretiens du sages breu, à recevoir bientôt les instructions du Prop

Daniel.

Depuis la captivité des Juifs, les Docteurs Hébre répandus dans les Nations, s'étoient appliqués à l'et des sciences profanes, & cherchoient à concilier la ligion avec la Philosophie. Pour cet effet ils adoptes ou abandonnoient le sens littéral des Livres sacrés, lon qu'il s'accordoit ou s'opposoit à leurs idées.

<sup>(</sup>a) Voyez la Sagesse, chap. 2.

reign Intelligence, who holds all Nature in his d, & can dispose it in order, or overturn it,

ording to his pleasure.

se n

is

s.V

spl

.Ca

0.1

gle

osp

terr

e vo

able

e les

lifco

pout nstru

et El

n étr

e Cyr

peupl

age H

Proph

Tébre

à l'ett

r la A

doptoi

res,

lées.

leretofore, being blinded by pride, & corrupted prosperity, I said within my self, & to all the salse and who were about me: We are born, as it were by the self after death we shall be, as if we had never been: soul is a spark of fire, which goes out when the body is eld to ashes; come, let us enjoy the present good; let us that to exhaust all pleasures; let us drink the most deus wines, & persume our selves with odoriserous oils; so crown our selves with roses before they wither; let ght be our only law, pleasure the rule of our duty; so make the just fall into our snares, because he dishosus by his virtue; let us try him with affronts & torts, that we may see whether he be sincere (a). Thus as that I blasphem'd against Heaven, & this is source of my miseries. Alas! I have but too h deserv'd them.

arce had he pronounced these words, when he ed up, ran away, & hid himself in the neighing forest. This sad spectacle augmented the est Cyrus had for the Deity, and redoubled desire of being sully instructed in the Religion he Hebrews. He frequently saw Eleazar, with m he came by degrees into a strict friendship. Eternal, being watchful over Cyrus, whom ad chosen to bring about the deliverance of People, thought sit, by his conversation with Hebrew Sage, to prepare him to receive, soon, the instructions of the Prophet Daniel.

er fince the captivity of the Israelites, the He-Doctors, who were dispers'd in the several ons, had apply'd themselves to the study of the ne sciences, & endeavour'd to reconcile Reliwith philosophy. In order thereto, they ac'd, or forsook the literal sense of the books, according as it suited with their ns, or was repugnant to them. They

See Sap. Cap. 2.

enseignoient que les traditions des Hebreux étoients vent enveloppées d'allégories suivant l'usage des Ont taux, mais ils prétendoient les expliquer. C'est ce donna naissance depuis à la sameuse sede des Allegristes.

in

at

on El

W

niu

the

bu

lig

tt

Cy

on

nce

h'd

hir nces (a)

ini

V

, :

ing

by

du fre

ers

Mar

cut disp

hor

tely

Was

orn

itly

nen

t of

0 5

Eléazar étoit du nombre de ces Philosophes. Onles gardoit avec raison comme un des plus grands génies son siecle. Il étoit versé dans toutes les sciences des Chéens & des Egyptiens; il avoit eu plusieurs dispuavec les Mages de l'Orient, pour prouver que la Région des Juissétoit non-seulement la plus ancient mais aussi la plus conforme à la raison.

Cyrus ayant entretenu plusieurs sois le sage Hébi de tout ce qu'il avoit appris en Perse, en Egypte le Grece sur les grandes révolutions arrivées dans l'Univers, le pria un jour de lui expliquer la doctrine Philosophes Hébreux sur les trois états du monde.

(a) Nous n'adorons, répondit Eléazar, qu'un, Dieu, infini, éternel, immense. Il s'est nommé le qui est, pour marquer qu'il existe par lui-même, le tous les autres Etres n'existent que par lui. Richt ses propres richesses, heureux par sa félicité suprême n'avoit pas besoin de produire d'autres substances accroître sa gloire. Mais il a voulu, par un noble effort de sa volonté biensaisante, créer plusieurs on d'Intelligences pour les rendre heureuses.

L'homme forme d'abord l'idée de son ouvrage a que de l'exécuter; mais l'Eternel conçoit, produit arrange tout par le même acle sans travail & sans cession. Il pense, & tout d'un coup se présentent vant lui toutes les manieres par lesquelles il pu peindre au dehors. Un monde d'idées se forme dans l'endement divin. Il veut, & soudain des Etres me semblables à ses idées, remplissent son immensité. La Nature est produite, distincte & séparée de l'és divine.

<sup>(</sup>a) Voyez la Mythologie des Rabins dans le Disc pag. 127.

ght, that the Hebrew traditions were oftenwrap'd in allegories, according to the eastern custom; they pretended to explain them. This was at gave rife afterwards to that famous Sect

ong the Hebrews call'd the Allegorists.

le

ies

Ch

ienn

ébr

te a

ru

ine

e.

un

é Ce

, &

rême

ces P

1e81

rs on

ge a odul

(ans)

rtent

1 peu

ansil

es ree

. Las

l'el

Dile

Eleazar was of the number of those philosophers. was, with reason, esteem'd one of the greatest hius's of his age. He was vers'd in all the sciences the Chaldeans and Egyptians, & had had several outes with the eastern Magi, to prove that the ligion of the Jews was not only the most ancient. t the most conformable to reason.

Cyrus having divers times discours'd with Eleazar. on all he had learnt in Persia, Egypt, & Greece, cerning the great revolutions which had haph'd in the Universe: desir'd him ony day to explain him the doctrine of the Hebrew philosophers.

cerning the three states of the world.

(a) We adore, answered Eleazar, but one only God, inite, eternal, immense. He has defin'd himself, WHO IS, to denote, that he exists of him-, and that all other beings exist only by him. ng rich by the riches of his own nature, and hapby his own fupreme felicity, he had no need to duce other substances. Nevertheless, by a noble free effort of his beneficent Will, he has created ers orders of Intelligences; to make them happy. Man first forms the plan of his work before he cutes it; but the Eternal conceives, produces, disposes every thing in order, by the same act, hout labour or succession. He thinks, & immetely all the possible ways of representing himself wardly, appear before him. A world of ideas orm'd in the divine Intellect. He wills, & inttly real Beings, resembling those Ideas, fill his nenfity. The whole Universe, & the vast exof Nature, distinct from the divine essence, produc'd.

See the Jewvish Mythologie, in the dife. p. 27 14

Le Créateur s'est dépeint en deux façons, par de simples Tableaux, & par des images vivantes. De là deu sortes de créatures essentiellement distinguées, la Natur matérielle, & la Nature intelligente. L'une ne fait qu'représenter quelques perfédions de son original; l'aut le connoît, & en jouit. C'est ainsi qu'il y a une infini de spheres remplies d'Intelligences qui les habitent.

1

mi

vo at

nly

nov f ff

Si

nfa

s b

ey

or

ot i

ey

ver Tv

yalı

der chin

uls

Th

e T

th t lo

f. ]

helo

e lu

en r

nii The jects

e fur

th p

Upo

He

dark olor

the

Vol.

Tantôtices Esprits s'abyment dans leur origine, pur en adorer les beautés toujours nouvelles; quelquesois à admirent les perfections du Créateur dans ses ouvre ges; c'est leur double bonheur. Ils ne peuvent pas contempler sans cesse la splendeur de l'essence divine; les nature soible & sinie demande qu'ils se voilent de tempen temps les yeux. Voilà pourquoi la Nature materielle sur produite; c'étoit pour le délassement des la telligences.

Deux sortes d'Esprits perdirent ce bonheur par la insidélité. Les uns appellés Chérubins, étoient d'un o dre supérieur; ce sont à présent les Esprits infernaux. L'autres appellés Ischins, étoient d'une nature moins pa faite; ce sont les ames qui habitent actuellement les con mortels.

Le Chef des Chérubins approchoit plus près du tro que les autres Esprits. Comblé des dons les plus émine du Très-Haut, il perdit sa sagesse par le vain amo de lui-même. Enivré de sa propre beauté, il se regarde & s'éblouit par l'éclat de sa lumiere; il s'énorgueil d'abord, se révolta ensuite, & entraîna dans sa rebellu la plupart des Génies de son Ordre.

Les Ischins s'attacherent trop aux objets matérie ils oublierent dans la jouissance des plaisirs créés, la sur veraine félicité des Esprits. Les premiers s'élever trop par vanité; les autres s'abaissement trop par volup

Alors une grande révolution arriva dans les Ciel La sphere des Chérubins devint un cahos ténébreux, ces Intelligences malheureuses déplorent sans consolair La félicité qu'elles ont perdue.

The Creator has represented himself two ways, by mple pictures, & by living images. Hence there are vo forts of creatures effentially different, material ature, & intelligent Nature. The one represents nly some perfections of its original; the other nows and enjoys it. There are an infinite number

fipheres, full ou fuch intelligent Beings.

nit

001 sil

vra

con leu

emp

nate s In

r la

in of x. L

s pai

s con

ı trô

garde

gueil ebelli

tériel

, la fo

levere volup

s Cien

eux, folati

Sometimes these spirits plunge themselves into the nfathomable depths of the Divine Nature, to adore s beauties, which are ever new. At other times ey admire the perfections of the Creator in his orks: This is their two-fold happiness. They canof incessantly contemplate the splendor of the divi-Essence; their weak & finite nature requires that ey should fometimes veil their eyes. This is the ason why the material World was created, for the version of the intellectual.

Two forts of spirits lost this happiness by their dif--yalty. The one, call'd Cherubim, were of a superior der, & are now infernal Spirits. The other call'd thim, were of a less perfect nature. These are the

uls which actually inhabit mortal bodies.

The Chief of the Cherubim approach'd nearer to e Throne than the other Spirits. He was crown'd the the most excellent gifts of the Most High; and thost his wisdom by a vain complacency in himf. Being enamour'd with his own beauty, he held & confider'd himself, and was dazzled with lustre of his own light. He first grew proud, en rebell'd, & drew into his rebellion all the mii of his Order.

The Ischim became too much attach'd to material jects, & in the enjoyment of pleasures, forgot fupreme beatitude of spirits. The first were elated

th pride, the fecond debas'd by fenfuality.

Jpon this there happen'd a great revolution in Heavens. The sphere of the Cherubim became ark Chaos, where those unhappy Intelligences plore, without hope, the felicity they have lost their own fault.

Vol. II.

Les Ischins moins coupables, parce qu'ils n'avoient péché que par foiblesse, furent condamnés par le Tout Puissant à animer des corps mortels. Dieu permit qu'ils tombassent dans une espece de léthargie, pour oublit leur ancien état.

7

nr

lln

her

org T

orr

inu

nd

leb.

ara

ot

the

ho

xpr

ene

les

So

ad :

rde

ecas

cie

nd t

Div ital

fu

In

lession is h

gent

he]

ann

nve

he ·

oun fible

e dej em

ith

La Terre qu'ils habitoient, changea de forme; ellent fut plus un lieu de délices, mais un exil pénible, où le combat continuel des élémens assujettit les hommes aux mals dies & à la mort. Voilà le sens caché du grand Législe teur des Hébreux, quand il parle du Paradis terrestre, de la chûte de nos premiers Peres. Adam ne représent pas un seul homme, mais toute l'espece humaine. Chaque Nation a ses allégories, nous avons aussi les nôtres. Ceu qui s'arrêtent à la lettre, en sont blessés, & trouvent dan nos livres des expressions qui paroissent trop humaniserle Divinité; mais le vrai sage pénetre le sens prosond. Ey découvre les mysteres de la plus haute sagessée.

Les ames détachées de leur origine n'eurent plus et tr'elles un principe d'union fixe. L'ordre de la génération les besoins mutuels, & l'amour propre, devinrent id bas les seuls liens de notre société passagere, & prirent place de la justice, de l'amitié & de l'amour de l'ordre

qui réunissent les Esprits célestes.

Il arriva plusieurs autres changemens dans ce sejou mortel, changemens conformes à l'état des ames que souffrent, & méritent de souffrir, & qui doivent été

guéries par leurs souffrances.

Enfin le grand Prophete que nous appellons le Messie viendra rétablir l'ordre dans l'Univers. C'est lui qui se le Chef & le Conducteur de toutes les Intelligences. est le premier né de toutes les créatures. La Divinité se unie à lui d'une maniere intime dès le commencement des temps. C'est lui qui venoit entretenir nos premie Peres sous une forme humaine. C'est lui qui apparut la montagne sainte à notre Législateur. C'est lui qui apparut la montagne sainte à notre Législateur. C'est lui qu'on appelle par-tout le Desiré des Nations, par qu'il leur a été connu, quoiqu'imparfaitement, pune tradition antique dont elles ignorent l'origit

The Ischim being less guilty because they had now through weakness, were condemn'd by the lmighty to animate mortal bodies. God suffer'd hem to fall into a kind of lethargy, that they might

orget their former state.

ut-

lier

e ne

ala

Sia

e, 6

*fente* 

aque

Ceux

dans

fer la

ond

is entitional total

entl

rdre

Sejou

res qu

t étt

Teffie

qui !

ces.

ité s'é

cemel

remie

rut f

lui 9 C'est l

, par

t, P

origi

The Earth, which they inhabited, chang'd its orm: It was no longer a place of deligits; the coninual war of the elements subjected men to diseases and death. This is the hidden meaning of what the slebrew Lawgiver wrote concerning the terrestrial aradise, & the fall of our first Parents. Adam does not represent one single man, but all mankind. All ther nations have their allegories, & we have ours. Those who stop at the letter, are offended at many expressions in our facred books. But the true sage enetrates into their meaning, and discovers mysteles in them of the highest wisdom.

Souls, being once disunited from their origin, and no longer any fix'd principle of union. The rder of generation, mutual wants, & felf love, ecame, here below, the only bonds of our transcription, and took the place of justice, friendship, and the love of order, which unite the heavenly

birits.

Divers other changes happen'd in this mortal abode, itable to the state of souls who suffer, & deserve suffer, & are to be cur'd by their sufferings.

In the end, the great Prophet, whom we call the fessiah, will come & restore order in the universe. is he who is the head, & the conductor of all intelgent natures. He is the first-born of all creatures. he Deity has united him to himself in an intimate anner, from the beginning of time. It is he who invers'd with our fathers under a human form. It he who appear'd to our Lawgiver upon the holy ount. It is he who spoke to the Prophets under a sible appearance. It is he who is call'd every where edsire of Nations; because he has been known to em, tho impersectly, by an ancient tradition, ith the origin of which they are unacquainted.

F 2

C'est lui enfin qui viendra triomphant sur les nues pour rétablir l'Univers dans sa splendeur & sa félicité primitive.

0

po

rii

Y

The

ro

ine

The

ur

ag

he

epr

his

oui

C

oui

ut

nan

epr

ere

ne

hat

hat

ein

ith

mi

hal

es,

fhi

ere

fe &

fraei

If

rm

G

Zo

e (

re

Voilà le plan général de la Providence. Le fondement de toute la Loi & de toutes les Prophéties, est l'idét d'une nature pure dès son origine, d'une nature corrompue par le péché, & d'une nature qui doit être renouvellée un jour. Ces trois grandes vérités nous sont dépeintes dans nos Livres facrés sous plusieurs images différentes. La Captivité des Israëlites dans l'Egypte, leur voyage par le désert, & leur arrivée dans la terre de promission, nous représentent la chûte des ames, les peines qu'elles souffrent pendant cette vie mortelle, & leur

retour dans la Patrie céleste.

Cyrus transporté, & presque hors de lui, n'osoit interrompre le Philosophe. Voyant enfin qu'il ne parloit plus, vous me donnez, lui dit-il, une plus haute ide de la Nature Divine que les Philosophes des autres Nations. Ils ne m'avoient représenté le premier Principa que comme une souveraine Intelligence qui a débrouille La Sahos d'une matiere éternelle; mais vous m'apprend que Celui qui est, a non-seulement arrangé cette ma tiere, mais qu'il l'a produite, qu'il lui a donné l'êtte comme le mouvement, & qu'il a rempli son immensit de nouvelles substances aussi bien que de nouvelles formes Les Amilices, les Jynges, les Cosmogoges, tous la Génies qui habitent l'Empyrée, & toutes les Divinita subordonnées, qu'on adore dans d'autres pays, ne son pas des parties de sa substance, mais des images de sa gran deur, & des productions de sa puissance. Vous ne me fait voir dans l'Univers qu'une seule Divinité suprême, qu donne l'existence, la raison, & la vie à tous les êtres Voilà le Dieu d'Ifraël si supérieur à ceux de tous les au tres Peuples.

Je vois de plus que vôtre Théologie est parfaitement conforme à la doctrine des Perses, des Egyptiens,

des Grecs sur les trois Etats du monde.

Zoroastre, instruit des sciences des Gymnosophistes m'a parlé du premier Empire d'Oromaze, avant la révolu

To conclude, it is he who will come in triumph pon the clouds, to restore the Universe to its

rimitive splendor & felicity.

You see here the general plan of Providence. The foundation of the whole Law, & of all the rophecies, is the idea of a nature, pure in its oritinal, corrupted by sin, and to be one day restor'd. These three fundamental truths are represented in ur sacred books under various images. The bonage of the Israelites in Egypt, their journey through he desart, and their arrival in the promis'd land, epresent to us the fall of souls, the sufferings in his mortal life, and their return to the heavenly

ountry from whence they came.

Cyrus, almost transported with hearing this acount, wou'd by no means interrupt the philosopher; ut feeing that he had done speaking, he said: ou give me a much higher idea of the Divinity han the philosophers of other nations. They have epresented the first Principle to me, only as a soereign Intellect, who separated & reduc'd to order, he Chaos of eternal matter. But you teach me, hat HE WHO IS, has not only regularly dispos'd hat matter, but produc'd it; that he has given its eing, as well as motion; & has fill'd his immensity ith new substances, as well as new forms. The milides, Jyngas, Cosmogoges, all the Genii which habit the Empyreum, & all the subordinate Divinies, ador'd in other countries, are not parts of his bstance, but images of his greatness, & mere effects his power. You shew me, that in all nature ere is but one supreme Deity, who gives existence, te & reason to all beings. This then is the God of fael, so superior to those of all other nations.

I fee likewise that your Theology is perfectly conrmable to the Doctrine of the Persians, Egyptians, Greeks, concerning the three states of the world. Zoroaster, being learned in the sciences of the Gymnosophistes, spoke to me of the sirst Emre of Oromazes, before the rebellion of Ari-

F 3

nient

ur

dee orrecont

dif. leur

e de peileur

t in-

idee Nancipe

ouille renet e ma-

l'être tenfite rmes.

us les

gran

êtres

les au

temen

histes révolt

er:

he

arc

sa

rn

) i

ave

l p

ib

I

om:

b

111

upi

ffe

utl

hat

mo

em

il 1

ver

r t

uto

e F

Ne

nic

do

ver

he

,

sh

eat

hy

s he Lib

lue:

to

d'Arimane, comme d'un état où les esprits étoient heureux & parfaits. En Egypte la Religion d'Herm's nous représente le regne d'Osiris, avant que le monstre Typhon eût percé l'œuf du monde, comme un état exempt de malheurs & de passions. Orphée a chant la Siecle d'or, comme un état de simplicité & d'innocence. Chaque Nation forme une idée de ce monde prismitif selon son génie. Les Mages, tous Astronomes, l'on placé dans les Astres. Les Egyptiens, tous Philosophes, en ont fait une République de Sages. Les Grecs qui aiment les images champétres, l'ont dépeint comme un se

jour de Bergers.

Je remarque encore que les Sybilles ont annoncé la rénement d'un Héros qui doit descendre du Ciel, pour ramener Astrée sur la terre. Les Perses l'appellent Mythras, les Egyptiens Orus, les Grecs Jupiter Conducteur & Sauveur. Ils différent, il est vrai, dans leur peintures; mais tous conviennent des mêmes vérités Tous sentent que l'homme n'est plus ce qu'il étoit, qu'un jour il prendra une forme plus parfaite. Le ma a commencé, le mal sinira; Dieu ne peut pas soussit une tache éternelle dans son ouvrage. Voilà le triomph de la lumière sur les ténebres. Voilà le temps sixé pa le destin, pour la destruction totale de Typhon, d'Animane & du Pluton infernal. Voilà le période sixé annoncé dans toutes les Religions, pour le rétablisseme du Regne d'Oromaze, d'Osiris, & de Saturne.

Cependant, continua Cyrus, il se présente ici un grande difficulté que nul Philosophe n'a pu me résoudre Je ne conçois pas comment le mal a pu arriver sous le gouvernement d'un Dieu bon, sage, & puissant. S'il sage, il a dû le prévoir. S'il est puissant, il a pu l'empêcher; s'il est bon, il a dû le prévenir. Montres moi de quoi justisser la Sagesse éternelle. Pourquoi Die a-t-il créé des Etres intelligens capables du mal? Pour

quoi leur a-t-il fait un don si funeste?

La liberté, répond Eléazar, est une suite néct, saire de notre nature raisonnable. Etre libre, c'est pou voir choisir; choisir, c'est préférer.

vanius, as of a state in which spirits were happy & erfect. In Egypt, the Religion of Hermes represents he Reign of Osiris, before the monster Typhon broke brough the mundane egg, as a state exempt from isferies & passions. Orpheus has fung the golden age sa state of simplicity & innocence. Each nation has rmed an idea of this primitive world; according its genius. The Magi, who are all astronomers, ave plac'd it in the stars. The Egyptians, who are philosophers, have fancy'd it a republick of sages. he Greeks, who delight in rural scenes, have des-

tib'd it as country of shepherds.

eu.

nès

ftre

état

anté

17:04

pri

on!

hes.

i ai

n fe-

l'a

pour

My-

duc

leur

rités

, (

e ma uffri

omph

cé pa

l'Ari

fixé &

Temen

ci un

Soudre

fous l

S'il 9

l'em

ontre oi Die

Pour

néce)

est pou

I further observe that the Sibyls have foretold the ming of a Hero, who is to descend from Heaven, bring back Astraa to the earth. The Persians, Il him Mythras; the Egyptians, Orus; the Greeks, upiter the Conductor, & Saviour. It his true they ffer in their descriptions, but all agree in the same uths. They are all fenfible, that man is not now hat he was, & believe that he wil one day affume more perfect form. God cannot suffer an eternal emish in his work. Evil had a beginning, & it Il have an end. Then will be the triumph of light ver darkness. That is the time fix'd by destiny, the total destruction of Lyphon, Arimanius, & uto. That is the prescrib'd period for re-establishing e Reign of Oromazes, Osiris & Saturn.

Nevertheless, there arises one great difficulty, hich no philosopher has yet been able to solve me. do not conceive how evil could happen under the vernment of a God, who is good, wise & powerful. he be wise, he might foresee it. If he be power-, he might have hinder'd it: and if he be good, should have prevented it. Help me to answer this eat difficulty, so as to justify the eternal wisdom. hy has God created free beings capable of evil? Why

she bestow'd on them so fatal a gift?

Liberty, answered Eleazar, is a necessary conquence of our reasonnable nature. To be free; to be able to chuse; to chuse, is to prefer.

Tout Etre capable de raisonner & de comparer, peu présérer & par conséquent choisir. Voilà la dissérent essentielle entre les corps & les esprits; les uns sont transportés nécessairement par-tout où la force mouvante le pousse; les autres ne se laissent mouvoir que par la raison qui les éclaire. Dieu ne pouvoit pas nous donne l'intelligence, sans nous donner la liberté.

vei

refi

effa

arr

hic

llig

Bi

on

offi

ifpl

c e

mia had Ti

mi

nte

rea

m

e i

nen

is

ie

atu

rde

ve

reat

0 :

to

as

mp

C

OW

ut

U

lea

e.

od

Ne pouvoit-il pas, reprit Cyrus, nous empêcher d'a buser de notre liberté, en nous découvrant la vent avec une évidence si parfaite, qu'il nous eût été in possible de nous méprendre? Quand le Bien suprêmes montre avec son attrait infini, il ravit tout l'amou de la volonté. Il fait disparoître tout autre bien, comm

le grand jour diffipe les ombres de la nuit.

La lumiere la plus pure, repliqua Eléazar, n'éclait point, quand on ne veut pas voir. Or toute Intelligent finie peut détourner ses yeux de la vérité. Je vous déja dit que les esprits ne peuvent pas contempler sa cesse la splendeur de l'Essence Divine; ils sont de temp en temps obligés de se voiler les yeux. C'est alors qu l'amour propre peut les séduire, & leur faire prends un Bien apparent pour un Bien réel. Ce faux Bienpu les éblouir & les distraire du Bien véritable. L'amou de nous-mêmes est inséparable de notre nature. Dieu t s'aimant, aime effentiellement l'ordre, parce qu'il l'ordre lui-même; mais la créature peut s'aimer sa aimer l'ordre; par là tout esprit créé est nécessairement & essentiellement faillible. Demander pourquoi Dieu fait des Intelligences faillibles, c'est demander pourque il les a fait finies, c'est demander pourquoi il n'a p créé des Dieux aussi parfaits que lui-même ? C'est vol loir l'impossible.

Dieu ne peut-il pas, dit enfin Cyrus, employer, Toute-Puissance pour forcer des Intelligences libres

voir & goûter la vérité?

Sous l'Empire de Dieu même, répond Elézar, le despotisme & la liberté sont incompat bles. Le goût, la volonté & l'amour, ne se force point. Dieu fait tout ce qu'il veut dans le Ciel

very Being capable of reasoning & comparing can refer, & consequently chuse. This is the essential ifference between bodies & spirits; The one are neessarily transported where-ever the moving force arries them; The other are moved only by reason, hich enlightens them. God could not give us in-

elligence, without giving us liberty.

But could he not, reply'd Cyrus, have hinder'd us om abusing our liberty, by shewing us truth with clear an evidence, that it would have been imoffible to mistake? When the sovereign beauty isplays his infinitely attractive charms, they seize engross the whole will, and make all inferior miableness vanish, as the rising Sun dispels the

eul nce

enf-les rai-

nner

d'a érit

im

me f

moul omm

clain geno

us a

fan

temp rs qu rendt n peu

amou

ieu e

u'il e

r fan

remen

Dieu

ourque

'a pa

est voi

loyer

libres

Eles

ompati

force

Ciel

hades of night.

The purest light, answer'd Eleazar, does not ilminate those who will not see. Now, every finite ntelligence may turn his eyes from the truth. I have ready told you that spirits cannot incessantly conemplate the splendors of the divine Essence; they to oblig'd from time to time to cover their saces. is then that self-love may seduce them & make em take an apparent good for a real one. And his false good may dazzle & draw them away from le true good. Self-love is inseparable from our ture. God, in loving himfelf, effentially loves tder, because he is Order; but the creature may we it felf without loving Order; and hence every eated spirit is necessarily and essentially fallible. o ask why God has made fallible, Intelligences, to ask why he as made them finite, or why he as not created Gods as perfect as himself? A thing mpossible.

Can not God, continued Cyrus, employ his almighty ower, to force free Intelligences to fee & relish

ruth?

Under the Empire of God himself, answer'd leazar, despotick rule & liberty are incompatie. Inclination, will, & love, are never forc'd. od does every thing he pleases in Henven and

fur la terre; mais il ne veut pas employer sa puissance de solue, pour détruire la nature libre des Intelligences. S'à le faisoit, elles n'agiroient plus par choix, mais parforce; elles obéiroient, mais elles n'aimeroient pas. Or Die veut être aimé; voilà le seul culte digne de lui. Il ne le demande pas pour son propre avantage, mais pour bien de ses créatures. Il veut qu'elles soient heureuses et qu'elles contribuent à leur bonheur; qu'elles soient heureuses par amour, & par un amour de pur choix C'est ainsi que leur mérite augmente leur félicité.

oo. er

he

on

bey

em

ec

lf,

en

app

ils I

vil

po

eat

ır

iv'

t ti

eat

the

n g

e a

ter

ent

u

lve

ours

tur

de

ra

0m

uilt

s g

re

re r

ot 1

Tern

**b**b

Je commence à vous entendre, dit Cyrus. Le moral ne vient point de l'Etre souverainement bon, sa se puissant, qui ne peut pas manquer à sa créature mais de la soiblesse inséparable de notre nature bornée qui peut se tromper s'égarer. Expliquez-moi à présent quelle est la cause du mal physique. La bonté in sinie de Dieu n'auroit-elle pas pu ramener à l'ordrées Créatures criminelles, sans les faire souffrir? U bon pere auroit tort de se servir de punitions, s'

pouvoit gagner ses enfans par la douceur.

Je vous ai déja dit, répondit Eléazar, que no sommes capables d'un double bonheur. Si Dieu nous continuoit après notre révolte, la pleine jouissance des plus firs créés, nous n'aspirerions plus à l'union avec Créateur; nous nous contenterions d'une félicité in rieure, sans chercher la suprême béatitude de notre ne ture. Le seul moyen d'empêcher à jamais des Etres le bres de retomber dans le désordre, est de leur faire se tir pour un temps les sunesses suites de leur égarement Dieu doit à sa justice la punition des coupables, pour pas autoriser le crime; mais il la doit aussi à sa bonte pour corriger les criminels. Le mal physique est ne cessaire pour guérir le mal moral, & la soussirance l'unique remede du péché.

Je vous comprens, dit Cyrus, Dieu ne pouvoit? priver les esprits de liberté sans les priver d'intelligent ni les empêcher d'être faillibles sans les rendre insinis,

pon earth; but he will not employ his absolute poer to destroy the free nature of intelligent beings. he did so, they would act no longer from inclinaon & choice, but by force & necessity. They would bey, but they would not love. Now love is what God emands, and it is the only worship worthy of him. le does not require it for any advantage to him lf, but for the good of his creatures. He will have tem happy, & contribute to their own happiness; appy by love, & by a love of pure choice. It is tus that their merit augments their felicity.

I begin to understand you, said Cyrus. Moral vil does not come from the supremely good, wise, powerful Being, who cannot be wanting to his eatures, but from the weakness inseparable from ir limited nature, which may be dazzled and de-iv'd. But what is the cause of natural evil? Might the goodness of God have brought back his offending eatures to order, without making them suffer? A good ther will never make use of punishments, when he

n gain his children by mildness.

I have already told you, answer'd Eleazar, that e are capable of a twofold happiness. If God, ter our rebellion, continu'd to us the full enjoyent of created pleasure, we should never aspire to union with the Creator; we should contend our ves with an inferior happiness, without any endeapurs to attain to the supreme beatitude of our ture. The only means to give free beings a dislike detestation of their disorder, is to make them feel ra time, the fatal consequences of their wandering om him. God owes it to his justice to punish the uity, that he may not contenance crimes; and s goodness likewise requires it, in order to correct reform the criminal. Natural evil is necessary to ne moral evil: suffering is the only remedy for sin. I comprehend you, faid Cyrus, God could It deprive spirits of liberty, without depriving em of intelligence : nor hinder them from being lible, without making them infinite : nor

voit p ligent finis,

ab

Si

for

Die

1 n

url

ifes

Gien

hoir

e ma

, Sag

ture

rnée

pre

té in

orde

· ? U

s,s

e 1101

IS CON

espla

uvec

té in

re n

res l

re fe

remen

pour

bonte

est n

ance

les rétablir après leur chûte que par des peines expiatrices, sans bleffer sa justice & sa bonté. Exempt de toutes fortes de passions, il n'a ni colere ni vengeance. Il ne châtie que pour corriger : il ne punit que pour guérir.

vit

ror

le d

Y

s t

ave

XCE

who

o th

bir

f b

ppr

Thi.

he

7hi

van

xpc f'd

T

re f

his egio

n th

n at

xte ity.

isap

nore

nagi hic

T f m

LIS

is

hilo

ne f rim

lelig

15

Oui, répondit Eléazar, tous souffriront plus ou moins, selon qu'ils se sont plus ou moins égarés. Ceux qui ne se sont jamais éloignés de leur devoir, surpasseront jamais les autres en connoissance & en bonheur. Ceux qui tarderont à revenir de l'égarement, seront toujout inférieurs en perfection & en félicité. La réunion de esprits à leur premier Principe, ressemble au mouvemen des corps vers leur centre; plus ils en approchent, plu leur rapidité augmente. Voilà l'ordre établi par la Sa gesse éternelle; voilà la loi immuable de la Justice distri butive, dont Dieu ne peut se dispenser sans manque essentiellement à lui-même, sans autoriser la révolte sans exposer tous les êtres finis & faillibles à trouble l'harmonie universelle.

La conduite de Dieu ne nous choque que parce que nous sommes finis & mortels. Elevons-nous au-deflu de ce lieu d'exil, parcourons toutes les régions célestes nous ne verrons le désordre & le mal que dans ce coi de l'Univers. La Terre n'est qu'un atôme en comparat son de l'Immensité. Tous les siecles ne sont qu'un mo ment par rapport à l'Eternité. Ces deux infinimen petits disparostront un jour. Encore un moment, & mal ne sera plus. Mais notre esprit borné, & not amour propre nous grossissent les objets, & nous foi regarder comme grand ce point qui sépare les des éternités.

Voilà, continua Eléazar, tout ce que l'esprit l'homme peut imaginer, pour rendre intelligibles le voies de Dieu. C'est ainsi que nous confondons la Ra son par la Raison même. C'est par ces principes que n Docleurs imposent silence aux Philosophes des Nation qui blasphément contre la Sagesse souveraine, de se des maux & des crimes que nous voyons ici-ba Au reste, notre Religion ne consiste pas dans ces spécia lations. Elle eft moins un système philosophique, qu'il

utes l ne ins,

i ne nt d

Ceux ours

ci-bas Specu , qu'u

ri- restore them after their fall, but by expiatory pains, rithout violating his justice & goodness. Exemptomall passion, he has neither anger, not revenge. Lechastises, only to amend, & punishes, only to cure. Yes, answered Eleazar, all will suffer more or less; sthey are more or less gone astray. Those who ave never departed from their duty, will for ever excel the rest in knowledge & in happiness. Those who delay their return to it, will be always inferior de othe others in perfection & felicity. The return of othe others in perfection & felicity. The return of othe others in perfection & felicity. The return of othe others in perfection & felicity. The return of other pirits to their first principle, resembles the motion of bodies towards their center; the nearer they are proach to it, the more their velocity augments, is this is the order establish'd by eternal Wisdom, he immutable law of distributive justice; from which God cannot deviate, without being essentially ranting to himself, contenancing rebellion, and exposing all finite and fallible beings to the danger of disturbing the universal barmony. f disturbing the universal harmony.

The conduct of God shocks us, only because we dessure finite & mortal. Let us raise our thoughts above his place of exile, let us run over all the celestial less his place of exile, let us run over all the celetial egions, we shall see disorder & evil no where but the parallel has been atom in this corner of the Universe. The Earth is but a moment in respect of Eterity. These two infinitely small points will one day not stappear. Yet a little moment, & evil will be no use for more. But our limited minds, and our self-love, and hagnify objets, & make us look upon that point, which divides the two eternities, as some thing great. This, continu'd Eleazar, is what the understanding des le f man can answer, to justify the ways of God. a Rai tis thus that we confound reason by reason it self.

que no is by these principles that our doctors silence the hilosophers of the gentiles, who blaspheme against deal be sovereing Wisdom, because of the evils & cirba times which happen here below. But yet our eligion does not confiste in these speculations.

I is not so much a philosophical system, as a

établissement surnaturel. Daniel vous en instruira. Il est aujourd'hui le Prophete du Très-Haut. L'Eternel lui montre quelquesois l'avenir comme présent, & lui prête sa puissance pour opérer des prodiges. Il doit revenir bientôt à Babylone. Il vous fera voir les Oracles contenus dans nos Livres sacrés, & vous apprendra les desseins de Dieu sur vous.

lup

n

Ete

en

eti

air

he

I

nft

ear

lefe

im

bac

N

leli

kh

o h

o thad

H

istr

fB

vhe

old

e m

e fi

hing

ne

edu

effic

is ] arth ame

Af

me

fall

ou

npi

usi

C'est ainsi qu'Eléazar instruisit Cyrus. Le Philosophe Hébreu s'atiguoit en vain son esprit pour approsondir les mysteres impénétrables de la Sagesse Divine. Ce qu'il y avoit de déséctueux dans ses opinions, sut bientôt redresfé par les instructions plus simples & plus sublimes de Daniel, qui revint à Babylone peu de jours après.

C'étoit le temps marqué par les Prophetes pour la délivrance de Nabuchodonosor; sa frénésie cessa, & la raison lui sut rendue. Avant que de rentrer dans sa Capitale, il voulut rendre un hommage public au Dieu d'Israë dans le même lieu où il avoit fait éclater son impiété.

Il ordonna à Daniel d'affembler les Princes, les Magistrats, les Gouverneurs des Provinces, tous les Grand de Babylone, & de les conduire dans la Plaine de Dura, où il avoit fait élever quelques années auparavant le fameuse Statue d'or. Revêtu de sa Robe Impériale, i monta sur une éminence, d'où il pouvoit être vu de tout le peuple. Il n'avoit plus rien de séroce, ni de sau vage; malgré l'état affreux où l'avoient réduit ses suffrances, on découvroit sur son visage un air tranquille majestueux. Il se tourna vers l'Orient, il ôta so diadême, & se prosterna le visage contre terre, en prononçant trois sois le redoutable nom de JEHOVAH.

Après avoir adoré l'Eternel pendant quelque temp dans un profond silence, il se leva, & parla ainst Peuples assemblés de toutes les Nations, c'est ici que vou avez vu autresois les marques éclatantes de mon orgue insensé; c'est ici que je voulus usurper les droirs de Divinité, & vous sorcer d'adorer l'ouvrage de mes main

upernatural establishment. Daniel will instruct your nit. He is now the Prophet of The Most High. The Eternal shews him oftentimes futurity as present, & ends him his power to work prodigies. He is foon to eturn to Babylon. He will shew you the Oracles conain'd in our facred Books, and teach you what are he purposes for which God intends you.

It was in this manner that the Hebrew philosopher instructed Cyrus; vainly striving to fathom the unearchable dephts of Divine Wisdom. What was efective in his opinions, was fet right by the more imple & fublime instructions of Daniel, who came

back to Babylon a few days after.

. Il

nel

rête

enir

enus

eins

ophe

rles

ily

tref

s de

déli-

aifon

tale,

fraë

été.

Ma

rands

ura

nt la

le, i

Souf

quill

a for

pro

H.

temp

insi

e vou

rgue!

de l

nain

Now was the time fix'd by the Prophets for the eliverance of Nabuchodonofor; His frenzy ceas'd, khis reason was restor'd to him. Before he return d o his capital, he refolv'd to pay a publick homage o the God of Ifreal, in the same place where he ad given the notorious instance of his impiety.

He order'd Daniel to affemble the Princes, Maistrates, Governors of Provinces, & all the Nobles f Babylon, & to conduct them to the plains of Dura, there he had some years before erected the famous olden Statue. Cloath'd with his Imperial Robe, e mounts upon an eminence, from whence he may e seen by all the people. He has no longer any hing fierce or favage in his look : notwithstanding ne dreadful condition to which his sufferings had educ'd him, his counterance has a serene & maflick air. He turns towards the East, takes off is Diadem, prostrates himself with his face to the arth, & pronounces three times the tremendous. ome of JEHOVAH.

After having ador'd the ETERNAL for some me in a profound silence, he rises, & says: People fall nations affembled together, it was here that on formerly beheld the extravagant marks of my pions & abominable pride. It was here, that usurp'd the rights of the Divinity, & would rce you to worship the work of mens hands.

Pour punir cet excès d'irreligion, le Très-Haut m'a con damné à brouter l'herbe avec les animaux pendant sept années entieres. Les temps sont accomplis. J'ai levé mes yeux vers le Ciel, j'ai reconnu la puissance du Dia d'Israël. Le bon sens & l'esprit me sont rendus. Votte Dieu ( continua-t-il en se tournant vers Daniel ) el véritablement le Dieu des Dieux, & le Seigneur de Rois. Tous les habitans de l'Univers font devant lu comme un néant. Il fait tout ce qu'il lui plaît dan le Ciel & sur la Terre. Sa sagesse égale sa puissance & toutes ses voies sont pleines de justice. Il humilie les superbes quand il veut, & releve ceux qu'il avoit humiliés. Apprenez, Princes, apprenez Peuples, apprenez tous à rendre hommage à sa gran deur & à sa gloire!

h

01

ly oc

ut 11

H

M.

all

of

arı

A

fi

od ith

en tl ith

So

ode

ien H

ie :

ron

le ,

e f

str

fo

ins her

ir (

Bu

d f

dn

inif

ion

A ces mots l'affemblée poussa des cris de joie, & rem plit l'air d'acclamations en l'honneur du Dieu d'Israël Nabuchodonosor fut reconduit avec pompe à sa Capita le, & reprit le gouvernement de son Royaume. Il éles Daniel aux plus grandes dignités, & les Juifs furen honorés des premieres charges dans toutes les Province

de son Empire.

Peu de jours après Amytis présenta Cyrus d Nabu chodonosor. Le Roi des Assyriens reçut le jeune Prin

ce avec tendresse, & l'écouta favorablement.

Cependant les Grands de Babylone qui entroient dat le Conseil du Roi, représenterent vivement, qu'il sero dangereux d'irriter la Cour d'Echatane dans un temp où les forces de l'Etat avoient été très-diminuees par l troubles survenus pendant la maladie du Roi; que bonne politique demandoit qu'on somentat les désordre ing des Medes & des Perses, afin que ces deux ennem pussent s'affoiblir mutuellement; & qu'enfin le R pourroit profiter de leur division pour étendre ses col quêtes.

Nabuchodonosor revenu de ces fausses maximes p les malheurs qu'il avoit éprouvés, ne se livra poi aux projets ambitieux de ses Ministres. Cyrus pr fita de ces dispositions pour faire connostre au R con-

t fept

é mes

Dieu

otre ) ef

ir des

nt lui

dans

1 huceux

Prin

et dan

1 ferol

fordre nnem

le Ri

es con

z poil us pr

he Most High, to punish this excess of irreligion, indemned me to eat grass with the beasts for seven hole years. The times are accomplish'd. I have lifted my eyes to Heaven, & acknowledg'd his power. ly reason & my understanding are restored. Your od, (continued he, turning towards Daniel, ) is in uth the God of Gods, & King of Kings. Il the inhabitans of the Earth are, before him, nothing, & he does according to his will both Heaven & in Earth. His wisdom is equal to his ance. ower, & all his ways are full of justice. Those that alk in pride he is able to abase, & he raises again ener nose whom he had humbled. O Princes & People, gran arn to render homage to his Greatness!

At these words the affembly sent up shouts of joy, free fill'd the air with acclamations, in honour of the od of Israel. Nabuchodonosor was conducted back apita ith pomp to his Capital, & resum'd the government of his Kingdom. Soon after, he rais'd Daniel street the highest dignities, & the Jews were honour'd wint the first posts troughout his vast Empire.

Some days after, Amytis presented Cyrus to Nabu-Nabu adonofor, who receiv'd the young Prince in a mostlendly manner, and gave him a favourable hearing. However, the Nobles of Babylon, who fat in te King's council, represented to him in very rong terms, that it might be dangerous to provoke par le forces of the Kingdom were much lessen'd, & que streasure exhausted by the late troubles during the ing's illness; and that it would be better pollicy foment the divisions between the Medes & Perins, in order to make them mutually veaken each her's strength, & so give the King of Babylon a ir occasion of extending his conquests.

nes pl But Nabuchodonosor, who by the misfortunes he d fuffer'd, was cur'd of all fuch false maxims, us pr d not hearken to the ambitious projects of his inifters. And Cyrus observing his good dispoions, took that opportunity to lay before him

Cambyse. Il sit sentir à Nabuchodonosor que les Me des étoient les seuls rivaux de sa puissance en Orient qu'il étoit de son intérêt de ne pas laisser accabler les Per ses; mais plutôt de s'en faire des amis qui serviroient à barrière à son Empire contre les entreprises de Cyaxare & qu'ensin la Perside, par sa situation, étoit un pay très-propre à faire passer les Babyloniens dans la Me die, en cas que ce Prince ambitieux voulût les attaquer.

mb

tb

m

effin

12

his

inc

edi.

Th

e a

rea

tiat

ndo

ich

oug

blet

Cyr

e Te

ure

the

inci

e bo

hun

on

del

Cyr

cir

ner

fcu:

Ele:

, t

nir

ot

Go

Le Prince de Perseparla dans les Assemblées publique & particulieres avec tant d'éloquence & de force, il mon ta pendant le cours de cette négociation qui dura plusieu mois, tant de candeur & de bonne foi; il ménagea le Grands avec tant de délicatesse & de prudence, qu'il ga gna tous les esprits. L'alliance fut jurée d'une manie solemnelle, & Nabuchodonosor y demeura sidele tout reste de sa vie.

Cyrus impatient de voir les Livres sacrés des Jui qui contenoient des Oracles sur sa grandeur suture, et tretenoit tous les jours Daniel. Le Prophete de son con ne cherchoit qu'à instruire le jeune Prince de la Religion des Hébreux. Daniel ouvrit ensin les Livres d'Isaqui avoit annoncé Cyrus par son propre nom, cent-cit quante ans avant sa naissance, comme un Prince quante destinoit à être le Conquérant de l'Asie, & le Libérateur de son Peuple.

Cyrus fut saisi d'étonnement & de respect, en voyaune prédiction si claire & si circonstanciée; chose incomnue chez les autres Peuples, où les Oracles sont toujour

obscurs & équivoques.

Eléazar, dit-il au Prophete, m'a déja montré que les grands principes de votre Théologie sur les troi états du monde, s'accordent avec ceux des autres Na tions. Il m'a donné l'idée d'un Dieu Créateur que je n'e point trouvée chez les autres Philosophes. Il a le

advantages he might find by an alliance with mbyses. He represented to him, that the Medes were only rivals of his power in the East; that it could the for the interest of the King of Babylon, to let m grow more confiderable, by fubjecting & opessing the Persians; but that he should rather make latter his friends, who might serve as a barrier his Empire against the entreprizes of the Median ince; and in fine, that Persia lay very convenient the Babylonian Troops to march through it into edia, in case Cyaxares should resolve upon a pture.

The Prince of Persia spoke both in publick & prieassemblies, with so much eloquence & strength reason; he shew'd during the course of his netiation, which lasted some months, so much dor and truth; he manag'd the nobles with fo ch prudence and dexterity, that in the end he ought them all over. An alliance was fworn in olemn manner: & Nabuchodonofor continued faith-

to it the rest of his life.

ave

Me

ent

Per

ent d

xare

pay

2 Me

atta

lique

mon

:2 sieut

ea l

'il ga

ante

tout

ce qu

le Li

voyal

incon

ијош

tre qu

s tro

s Na

je n'e

a le

Jui , en Cyrus being impatient to fee the facred books of Jews, which contain'd predictions relating to his n cô Reli ure greatness: convers'd every day with Daniel; the Prophet endeavoured to instruct the young d'Isai at-cit ince in the Jewish religion. He at length open'd books of Isaiah, which mention'd Cyrus by name, hundred & fifty years before his birth, as a Prince om God had destin'd to be the Conqueror of Asia, deliverer of his People.

Cyrus was feiz'd with aftonishment, to fee so clear circumstantial a prediction; a thing unknown in er nations, where the Oracles were always

scure & doubtful.

Eleazar, faid he to the Prophet, has afready shewn , that the great principles of your Religion conning the three states of the World, agree with those other nations. He has given me the idea of GOD-CREATOR, which I have not found ong the other philosophers. He has answer'd

toutes mes difficultés sur l'origine du mal, par la natu libre des esprits. Il ferme la bouche à l'impiété par raisonnemens sublimes sur la préexistence des ames, s leur chûte volontaire, & sur leur réparation final Mais il ne m'a point parlé de l'établissement surnatur de votre Religion. Je vous conjure par le Dieu q vous adorez, de répondre à mes questions. Votre tr dition a-t-elle la même fource que celle des autr Peuples? Vous a-t-elle été transmise par un car plus sûr? Votre Législateur étoit-il un simple Pl

m

lin

ir 1 fai

nt (

ac

012 i

as j on

kr

D

Ph

es

on

000 ch

ned

The

He

he

ter. e i

l t

ene We ghs e he

he ing

, i

be

lea

inco 8

uni 11

losophe, ou un Homme Divin?

Je sais, répondit Daniel, tous les efforts qu'ont nos Docleurs pour accommoder la Religion au goût Sages de la terre. Mais ils s'égarent, & se perdent de une foule d'opinions incertaines. L'origine & la du du mal sous l'Empire d'un Créateur bon, sage & pu fant, est une enigme qui a toujours exercé l'esprit Savants. C'est en vain qu'on s'efforce à en donner l' plication. Les Philosophes Chaldéens, Egyptier Grecs, comme austi nos Hébreux, se sont embrouille confondus par la multiplicité de leurs raisonnemens cette matiere. Il y a toujours quelque endroit par la vérité leur échappe. Qui peut comprendre les desse de Dieu, ou pénétrer dans ses desseins secrets? 1 pensées sont foibles, & nos conjectures trompeuses; corps appesantit l'ame , & cette demeure terrestre al l'esprit qui veut s'élever trop haut.

Le desir de tout pénétrer, de tout expliquer, & tout ajuster à nos idées imparfaites, est la plus dan reuse maladie de l'esprit humain. Le plus sublime es de notre foible raison, est de se taire devant la Ra souveraine. Laissons à Dieu le soin de justifier un les voies incompréhensibles de sa Providence. Notre gueil & notre impatience font que nous ne voulons attendre ce dénouement; nous voulons devancer la miere, & nous la perdons de vue.

my difficulties about the origin of evil, by the e nature of spirits. He confounds impiety by his lime ideas concerning the pre-existence of souls, ir voluntary fall, & their total restoration. But he faid nothing to me of the supernatural establishnt of your Law. I conjure you, by the God whom ladore, to answer my questions. Has your Traon the same source with that of other nations? it been transmitted to you by a purer channel? s your Lawgiver a mere philosopher, or a Divine on?

know, answer'd Daniel, all the endeavours which Doctors use, to sute Religion to the taste of Philosophers. But they go aftray, & lose themes in a maze of uncertain opinions. The origin ontinuance of evil, under the government of ood, wise, & powerful Creator, is an anigma th has always exercis'd the speculations of the ned. It is vain & fruitless to attempt to explain The Chaldean; the Egyptian, the Greek, & even the part Hebrew philosophers, are puzzled & confounded the destance of their own reasonings upon this ter. They waste themselves in toiling about The Chaldean; the Egyptian, the Greek, & even e intricate questions, without being able to unthem. Who can know the designs of God, enetrate into his fecret purposes? Our thoughts weak, and our conjectures vain; The body hs down the foul, & will not fuffer it to reach he curiofity of prying into every thing, ex-

ime of sing every thing, and adjusting it to our weak la Rais, is the most dangerous disease of the human un; in the most sublime act of our feeble reason, besilent before the Sovereign Reason; to submit, leave to God the care of justifying, one day, acomprehensible ways of his providence. Our & impatience will not suffer us to wait for unravelling; we would go before the light,

fo doing we lose the use of it.

e Ph ontf oût

atu

21

,

inal

atur

u q

e tr

autr

car

nt da a du & pu rit !

ier l' ptier uille

ifes ;

tre ab

r, & s dan

Notre ulons

cer la

Oubliez donc toutes les spéculations subtiles des Philosophes. Je veux vous parler un langage plus simple plus certain. Je ne vous proposerai que des faits palpa bles, dont les yeux, les oreilles, & tous les sens d l'homme sont juges. For

ngua ble

nfes

You

all

s or

mo

me

ma.

For itte

felf

ditie

ral a

pui

But

v'd

e of

troy

the

at al

ear yet

the

sim

pove

fruit

ded '

ncip

rtne The

r th

ter

rupt

kedi wa

Per

rality

Vous avez appris par la doctrine universelle de toute les Nations, que la nature humaine est déchue de pureté de son origine. En cessant d'être juste, elle est d'être immortelle. Les souffrances succéderent au crime les hommes furent condamnés à un état malheureus pour les faire soupirer sans cesse après une meilleure vie

Pendant les premiers temps qui ont suivi cette chiu la Religion n'étoit point écrite; sa morale se trouvoi dans la raison même, & la tradition des Anciens transmettoit à la postérité la connoissance des Mysteres. Étoit alors aisé de conserver cette tradition dans sapareté, parce que les mortels vivoient plusieurs siecles.

Les connoissances sublimes de ces premiers homme n'ayant servi qu'à les rendre plus criminels, toute race humaine sut détruite, hors la seule samille de Noi asin d'arrêter le cours de l'impiété, & la multiplia tion des vices. Les Cataractes du Ciel s'ouvrirent, eaux sortirent des abymes, & produisirent un délu universel, dont il reste encore quelques vestiges dans tradition de presque toutes les Nations. La premiere con titution de l'Univers, changée d'abord par la chûte l'homme, sut affoiblie de nouveau par cette inondation Les sucs de la terre surent altérés, les herbes & les sur n'eurent plus leur premiere force. L'air chargé d'une midité excessive, fortissa les principes de la corruption & la vie des hommes sut abrégée.

Les Descendans de Noë s'étant répandus par tout les régions de la terre, oublierent bientôt cet effett rible de la colere de Dieu, & se livrerent à toute su de crimes.

Ce fut alors que l'Eternel voulut se choisir un Peup pour être le dépositaire de la Religion, de la moral & de toutes les vérités divines, asin d'empêcher qu'el

Forget therefore all the subtile speculations of the clors. I shall speak to you a more sure & simple squage. I shall propose nothing to you but palble facts, of which the eyes, ears, and all the

nles of men are judges.

You have already learn'd by the universal doctrine all nations, that man is fallen from the purity of soriginal. In ceasing to be just, he ceas'd to be mortal. Sufferings follow'd close upon crimes, men were condemn'd to a state of pain & misery, make them long perpetually for a better life.

For some ages after the fall, Religion was not itten: the moral part of it was found in reason self, & the mysteries of it were transmitted by dition from the ancients. As men liv'd then self ages, it was easy to preserve that tradition in

purity.

Re

I

100

anj

2 pu

S.

nm

Voe

olice

t,!

lelu

ans

e con

ûtel

frui

ne h

tion

tout

fet to

Deup

rorall

qu'el

But the sublime knowledge of the first men having v'd only to make them more criminal, the whole e of mankind, except the samily of Noah, was knoy'd, in order to stop the course of impiety, the multiplying of vices. The fountains of the at abys were broke open, & the waters cover'd earth with an universal deluge, of which there yet some traces in all nations. The constitution the world which had been chang'd by the fall, s impair'd a new. The juices of the earth were poverish'd & spoilt by this inundation, the herbs fruits had no longer the same virtue. The air, ded with an excessive moisture, strengthned the neiples of corruption, and the life of man was trued.

The descendants of Noah, who spread themselves the face of the whole earth, quickly forgot terrible effect of the Divine indignation; they rupted their ways, & gave themselves up to all kedness.

People to be the depositary of Religion, ality, & all divine truths, the they might

t

nai

A

brt

op

s t

Ca

essi. Th

gin

ns ving

ns , ofes

THI live

nigh

A f

th

ore

The ers

h r

Are

s it od;

ere c

tnes.

ven

nt al

1 0

nida

by .

ma:

01.

Abraham mérita par sa foi & par son obéissance, d'être le Chef & le Pere de ce peuple heureux. Dieu lu promit que sa postérité seroit multipliée comme les étoile du Ciel, qu'elle posséderoit un jour la terre de Chanaan & que le Desiré des Nations en naîtroit dans la plent tude des temps.

La famille naissante de ce Patriarche, foible dans le commencemens, descend en Egypte, s'y accroît, excu la jalousie des Egyptiens & devient esclave. Epurée per dant quatre siecles par toutes sortes de malheurs, Du suscite ensin Moyse pour la délivrer.

Le Très-Haut, après avoir éclairé notre Libérate par les lumieres les plus pures, lui prête sa Toute-Pui sance pour prouver sa mission divine par les merveille les plus éclatantes; la Nature entiere est changée & l rangée à tout moment.

Le superbe Roi d'Egypte resuse d'obéir aux ordres Tout-Puissant. Moyse remplit sa Cour des signes essergue de la vengeance céleste. Il leve sa main, & tout Royaume est témoin de sa redoutable puissance. Les ristres se changent en sleuves de sang: une soule d'instruent porte les maladies & la mort sur les plants les animaux, & les hommes; le tonnerre mêlé d'u pluie de grêle répand par-tout la désolation & la mort; lobscurité prosonde qui succede aux éclairs, essace pende trois jours entiers les lumieres du Ciel; un Ange terminateur détruit dans une seule nuit tous les preminés de l'Egypte.

Le Peuple de Dieu sort enfin de son exil. Pharaon poursuit avec une armée formidable. Une colonne de nous éclaire pendant la nuit, & un nuage épais que notre marche pendant le jour. Moyse parle, mer se sépare en deux, nos Peres la traves

t be debas'd, & entirely obscur'd, by the imanation, passions, & vain reasonings of men. Abraham, by his faith & obedience, was found orthy to be the head & the father of this happy

ople. The Most High promised him, that sposterity should be multiplied as the stars of eaven; That they should one day possess the land Canaan; and that of his seed should come the

effiah, in the fulness of time.

en

atei Pui

eille

& d

188

raya

tout

rivi insea

lante lé d'u

rt;

penda nge a

remu

araon

ne de j

rle,

raver

The rifing family of this Patriarch, feeble in its ginnings, go down to Egyps, where they become ry numerous, awaken the jealoufy of the Egypns, & are reduced to a state of slavery. But ving been tried and purified by all sorts of afflicus, for the space of 400 years, God raises up ofes to deliver them.

THE MOST HIGH, having first inspired our liverer with the greatest wisdom, lends him his highty power to prove his divine mission by the stignal wonders. These wonders are nothing than a frequent and instantaneous changing of

order & course of nature.

the haughty King of Egypt refuses to obey the ers of the Almighty. Moses terrifies his court he repeated signs of the vengeance of heaven. stretches out his arm, & the whole Kingdom is its dreadful pover. Rivers are turn'd into od; swarms of venomous insects spread every ere diseases & death; prodigious lightnings, with ms of hail, destroy men, beasts & plants; a thick these hides for three days all the luminaries of wen: & an exterminating Angel destroys in one hall the first born of Egypt.

t length the People of God leave the land of a captivity. Pharaoh pursues them with a midable army. A pillar of fire is our guiby night, & a thick cloud by day conceal march from the pursuers. Moses speaks, see divides, the Israelites go through it of Is.

# 146 LES VOYAGES DE CYRUS.

à pied sec; soudain les vagues impétueuses se réunisses avec fureur pour abymer la Nation insidele.

10

ral

0

ey

air

ck:

en

e p

It:

an :

bli

tut

r (

oun

hea

eadf

ore

But

odn

ftv

eave

rell :

Sai

e Ar

the .

ht e

After

Hi

odne

th,

Was der to

a y

Les Ifraëlites errent pendant quarante ans dans défert, ou ils éprouvent la faim, la soif, & l'intempén des saisons. Ils murmurent contre Dieu. Moyse par de nouveau : une nourriture miraculeuse descend du Cid des rochers arides deviennent des fontaines d'eau vive la terre s'entr'ouvre, & engloutit ceux qui refusent croire sans voir l'accomplissement des promesses.

C'est dans ce désert affreux que Dieu parle au con humain, qu'il publie lui-même sa Loi sainte, qu'il dicte tous les rits & les statuts de notre Religio Happelle notre Conducteur sur le sommet du Mont Sinai; montagne s'ébranle; l'Eternel fait entendre sa voix milieu des tonnerres & des éclairs, il déploie son pour redoutable pour frapper des esprits moins sensibles à l'mour qu'à la crainte.

Cependant la bonté de Dieu n'éclate pas avec moi de majesté que sa puissance. Celui que les Cieux & Terre ne peuvent contenir, veut habiter d'une mant sensible parmi les enfans d'Israel, & diriger lui-me tous leurs pas. Un Temple mobile s'éleve par son orde l'Arche d'Alliance est construite: l'Autel est sand par la présence de la gloire du Très-Haut. Les rap d'une lumière céleste environnent le Tabernacle, & milieu des Chérubins le Seigneur gouverne son Peup & lui sait connoître à tous momens ses volontés.

Moyse écrit par l'ordre de Dieu même notre le & notre histoire, preuves éternelles de la la souveraine & de notre ingratitude. Il met ce vre peu avant sa mort entre les mains de tout le ple. Il falloit le consulter à chaque instant pour nostre non-seulement la Religion, mais aussi Loix Politiques. Chaque Hébreu est obligé de le re une sois par an, & de le transerire au m

and the second of the second second second second second

dry ground, & are no fooner pass'd than the returns to its strength, & its impetuous waves

allow up the infidel nation. Our fathers wander 40 years in the defert, where ey fuffer hunger, thirst, & the inclemency of the asons. They murmur against God. Moses speaks ain: a miraculous food descends from Heaven; dry cks become fountains of fresh water; the earth ens & fwallows up those, who refuse to believe e promifes; unless they see their accomplishment. It is in solitude that God speaks to the heart of an; and it was in this defert, that he himself blish'd his holy Law, & dictated all the rites, tutes. & facrifices of our Religion. He calls up r Conductor to the top of mount Sinai; the ountain trembles, & the voice of the ETERNAL heard in thunders & lightnings, He displays his eadful power to make an impression upon hearts, ore disposed to be affected by fear than love. But GOD appears no less in the wonders of his odness than in those of his power. The High & fty one, who inhabits Eternity; & whom the caven of Heavens cannot contain, condescends to vell in a visible manner amongst the children of sanctuary is form'd & erected by his order; Ark of the Covenant is made & placed in it, the Altar is fanctified by the presence of the glory THE MOST HIGH. The rays of a Heavenly ht encompass the Tabernacle; God fits between Cherubim, & from thence declares his will. After this, our great Lawgiver, by the command God himself, commits to writing our Law and History, the everlasting proofs of his supreme odness, & of our ingratitude. Moses, before his th, puts this Book into the hands of all the people. OUT was necessary at every instant to consult it, in ler to know, not only the religious, but civil de le u m ws. Each Hebrew is obliged to read it over on-

140

P

moi

8

anil

-mei

orde

and

ray 8

ещр

re La

2 60

ce

tlep

auffi

a year, & to transcribe the whole, at least

une fois pendant sa vie. On ne pouvoit altérer ni con rompre ces Annales sacrées, sans que l'impossure si découverte & punie comme un crime de leze-majesté divi ne, & comme un attentat contre l'autorité civile.

C

ol

y

un se

Sca

be

e i

m

nt ific

Jer

on

wat

ce,

quir

no

acle

blis

who

e te

ing

Vhi

1 L

ders

1 25

s t

ess rly

Moyse meurt; nos Peres sortent du désert. La Nature obeit à la voix de Josué notre nouveau Condudent les fleuves remontent vers leur source, le Soleil suspens son cours, les murs des plus fortes Villes s'écroulent l'approche de l'Arche, les Idoles se brisent à son asped les Nations les plus belliqueuses sont dispersées deun les Armées triomphantes des Hébreux, qui se rendu

enfin maîtres de la Terre promise.

A peine ce Peuple ingrat & léger est-il établi dans pays de délices, qu'il s'ennuie de vivre sous les Loixe Dieu, & veut être gouverné comme les autres Nation L'Eternel lui accorde un Roi dans sa colere. Le put mier de nos Monarques est rejetté pour sa desobéissand David regne selon le cœur de Dieu, il étend ses con quêtes; & le trône est affermi dans sa Maison; mais n'est permis qu'à Salomon son sils, le plus sage & plus pacifique de nos Princes, d'élever un Temples perbe à Jérusalem. Le Dieu de Paix sixe son séjours la montagne de Sion: Le miracle de l'Arche se pentue, la Majesté divine remplit le lieu saint; & sanctuaire redoutable on enterd tous les jours des Ot cles qui répondent à la voix du Pontise.

Pour rappeller à tout moment la mémoite de tant prodiges, & pour en démontrer la vérité à tous les sus sur futurs, Moyse, Jossé, nos Juges & nos Monarquétablissent des Fêtes solemnelles, & des Cérémonies a gustes. Une Nation entière concourt hautement, unit sellement, successivement, à rendre témoignage à ces racles par des monumens continuels de génération en geration. Tandis que les siraëlites demeurent sideles. Dieu des Armées les protege & les rend invinct selon ses promesses; mais aussi-tôt qu'ils se lais corrompre, il les livre en proie à leurs ennais les châtie cependant en pere, sans les du donner entièrement, Dans chaque siècle il sub

: Chering bein beinder an do bo

ce in his life. It was impossible to alter or corrupt ese sacred Annals, without the imposture's being sovered & punish'd as high treason against God

d an attempt against the civil authority.

Moses dies: our fathers leave the desert. Nature obedient to the voice of Joshua, our new Confor; Rivers run back to their fountain-head; Sun suspends its course; the walls of a strong y fall down at the approach of the Ark: & the oft courageous & warlike nations fly before the umphant armies of Ifrael, who at length take

ffession of the promis'd Land.

fü ivi Na

eur pen

ent

ped

evan nden

27150

ixa

tions

e pre Jano

s con

nais

3

ple fi

ours perp

81

s On

tant s fied

narqu

iles a

1171116 ces 1

en ge

eles

incu

laif

nnom s abo

fufa

Scarce is this ungrateful and inconstant People tled in that land of delights, but they grow weary being under the immediate government of Jeho-& are defirous of having a King to go bee them, like the nations about them. God gives m a King in his anger & the Hebrew Governnt becomes Monarchical. The wifest and most tifick of our princes erects a magnificent Temple Jerusalem. The God of peace fixes his habitation on mount Sion. The miracle of the Ark is peruated; the glory of the Divine Majesty fills the cluary, & Oracles are heard from the most holy ce, as often as the High Priest goes thither to mire of the Lord.

norder to perpetuate the memory of fo many acles, & to demonstrate the truth of them to all reages, Moses, Joshua, our Judges & our Kings blish solemn festivals and august Ceremonies. whole nation concurs loudly, & fuccessively to e testimony to them by the most publick and

ing monument.

While the Ifraelites persevere in their obedience LORD OF HOSTS is their Protector, and ders them invincible as he had promised; but as has they depart from the Law of their God, he s them up a prey to their enemies. Neveres he chastises them like a father, & does not rly forsake them. In every age he raises up

### 150 LES VOYAGES DE CYRUS.

des Prophetes qui nous menacent, nous éclairent, & nous ecrigent. Ces Sages séparés de tous les pluisirs terrestra s'unissent à la vérité suprême. Les yeux de l'ame, sa més depuis l'origine du mal, s'ouvrent dans ces Homme divins, pour pénétrer dans les confeils de la Providence

& pour en connoître les secrets.

Les Jugemens de Dieu éclatent plusieurs sois sur le Hébreux indociles, & plusieurs sois la Nation choisen menée par les Prophetes, reconnoît le Dieu de ses Pen Elle cede ensin au malheureux penchant qu'ont tous mortels de corporaliser la Divinité, & de se former Dieu semblable, à leurs passions. Le Très-Haut side dans ses menaces comme dans ses promesses, nous a su mis depuis plusieurs années au joug de Nabuchodonos lérusalem a été désolée, & le saint Temple démoi Nous errons vagabords, captifs & éplorés sur les rin de l'Euphrate, dans un silence morne, quand su pensons à Sion.

Dieu s'étant servi de ce Conquérant pour accomp ses desseins éternels, l'a humilié & terrasse dans sat lere. Vous avez vu sa punition & sa délivrance. O pendant la mesure de la justice divine n'est pas ent remplie sur la race d'Abraham. C'est vous, ô Cyru qui êtes destiné par le Tout-Puissant pour être son Lib rateur. Jérusalem se repeuplera, la Maison du Seignt sera rebâtie; & la gloire de ce nouveau Temple, qui d être honoré un jour de la présence du Messie, surpasse de beaucoup la magnissence du premier.

Quel est donc, dit alors Cyrus, [ étonné de ce ne se ne pouvant encore comprendre la grandeur s' dignité de la Loi des Hébreux] le dessein de se te Loi, dictée par DIEU même avec tant de se pe, conservée par vos Peres avec tant de se renouvellée par vos Prophetes au milieu

es on of e co

opl

Sa

ofe ey nat

abb

for vn. ngs ars be

ones e w entl But

r to m i s pu e m

ho a eliv

e, efer

The unt dis

G y

151

ophets, who threaten, instruct, & reform us. The-Sages being separated from all terrestrial pleasu-, unite themselves to the sovereign Truth. The es of the foul which have been shut fince the orinof evil, are open'd in these Divine men to look into e counsels of Providence, & to know all its secrets. The heavy judgments of God fall often upon the ubborn & untractable Hebrews, and as often this osen People is brought back by the Prophets to on & adore the God of their fathers. At length ey are wholly carried away by that wretched innation in all mortals to Corporalize the Deity, & form to themselves a God with passions like their on. The God of Abraham, faithful in his threatngs as in his promises, has humbled us for many ars under the yoke of Nabuchodonosor. Jerusalem become desolate, & the holy Temple a heap of ones. Vagabonds and captives in a strange land, e wander upon the banks of the Euphrates, and ently mourn, when we remember Sion.

But God having first rais'd up that proud Conquer to accomplish his eternal purposes, then abased m in his anger. You have been witness both of spunishment & of his deliverance, Nevertheless e measure of the Divine judgments upon the race Abraham is not yet fill'd up: It is you, O Cyrus, ho are ordain'd by The Most High to be their eliverer. Jerusalem will be repeopled, the house of a Lord rebuilt; and the glory of the latter Temes, which will one day be honoured with the resence of the Messiah, shall be greater than the

ory of the former.

e 10

eres

isk

7 14

ofor

moli rivi

7101

yru Lil

gne ui d

paff

· 6

The Prince of Persia was astonish'd at this acunt, but did not yet comprehend the grandeur dignity of the Hebrew Law; & therefore said to aniel, But what is the design of this Law, dictated God himself with so much pomp, preserved your fore-fathers with so much care; rew'd & consirm'd by your Prophets with so

G 4

### 152 LES VOYAGES DE CYRUS.

tant de prodiges ? En quoi differe-t-elle de la Religio

des autres Peuples?

Le dessein de la Loi & des Prophetes, reprit Daniel, de nos cérémonies, de notre culte, de nos sacrifices, que montrer que toutes les créatures étoient pures dèslu origine, n'ayant rien de contagieux ou de mortel elles; que tous les hommes naissent à présent malades corrompus, ignorans jusqu'à ne pas connoître leur mu ladie; & ensin que la nature humaine ne peut être retablie dans sa perfection que par l'avénement du Messie.

Ces trois idées dont les traces se remarquent dan toutes les Religions, ont été transmises de sucle en suid depuis le déluge jusqu'à nous. Noë les enseigna à sensans, dont la possérité les répandit par toute la tem Mais en passant de bouche en bouche elles ont été de térées & obscurcies par l'imagination des Poëtes, par superstition des Prêtres, & par le génie différent de chaque Peuple. On en voit des vestiges plus marqués par les Orientaux & les Egyptiens, parce qu'Abraham at célebre dans l'Asie, & que le Peuple de Dieu a do long-temps captif sur les bords du Nil. Mais ces vérit antiques n'ont été conservées pures & sans mélange quans les Oracles écrits par notre Législateur, par me Historiens & par nos Prophetes.

Ce n'est pas tout. Il y a un mystere propre à not Religion seule, dont je ne vous parlerois point, à Cyrus si vous n'étiez l'Oint du Très-Haut, & son servius choisi pour la délivrance de son Peuple.

Les Propheties annoncent deux avénemens du Messile Pun dans la souffrance, l'autre dans la gloire. L'GRAND EMMANUEL paroîtra sur la terre dans unes d'abaissement, plusieurs siecles avant que de paroit sur les nues dans l'éclat de son triomphe. Il expieration par le sacrifice de lui-même, avant que de rétail l'Univers dans sa premiere splendeur.

man ligio T

Dan

were giou ent

degr natu the T

o be ed Noal presonafficer'd the

of each of the hand of G

the (

o or o C los era

T Melling art

y Ini

many miracles? In what does it differ from the Re-

igion of other nations?

.

e.

lan

iecl

fe

erre

d

ark

cha

arm

a ét

rite

e qu

r 110

noti

yrus

viteu

I elliq

. 1

in éta

roit

iera

étable

The defign of the Law & the Prophets, reply'd Daniel, of the ceremonies, facrifices, & all the parts of our worship, is to shew, that all creatures were pure in their original, & had nothing contagious or mortal in them; That all men are at preent born fick, corrupt, & ignorant, even to the degree of not knowing their difease; & that human nature cannot be restor'd to its perfection but by

he coming of a Messiah.

These three Principles, the traces of which are o be observ'd in all Religions, have been transmited from age to age, from the Deluge to our time. Noah taught them to his Children, whose posterity pread them afterwards over all the earth. But in paffing from mouth to mouth, they have been aler'd & obscur'd, by the imagination of the Poets, he superstition of the Priests, & the different genius f each nation. We find more remarkable foot steps f them among the eastern Nations & the Egyptians. han any where elfe; because Abraham, our first Patriarch, was famous in Afia; & because the People f God were a long time in captivity, on the banks: fthe Nile. But these ancient truths have been no there preserv'd in their perfect purity, except in he Oracles written by our Law-giver, our Histoians, & our Prophets.

But this is not all of. There is a mystery peculiar. our Religion, which I would not speak to you of,. Cyrus, if you were not the Anointed of THE story High, & his servant, chosen for the deli-

erance of his people.

The Prophecies mention two comings of the hessah: One in suffering; the other in glory. The sumphant appearance in the clouds, live here upon arth in a state of humiliation. He will expiate single the sacrifice of himself; before he restores the liverse to its primitive splander.

G 5

# 154 LES VOYAGES DE CYRUS.

Dieu n'a pas besoin d'une victime sanglante pour appaiser sa colere: mais il blesseroit sa justice, s'il pardonnoit au criminel sans montrer son horreur pour le crime. C'est pour concilier la justice divine avec sa ellmence, que le Messie viendra. L'Homme-Dieu descendra sur la terre pour faire voir par ses souffrances l'opposition insinie de l'Eternel au renversement de l'ordre.

G

is arc

end

ult

rea

art

f T

atio

eav

nen

ts c

he c

is ac

ah,

rete

y a

nde

thi

nec

At

enev

its

en,

efor

ish'

Th

Wa

e di

Py

VS E

reece

fcu

e J

es ,

ever

clou

Je vois de loin ce jour qui fera la joie des Anges, & la consolation des Justes. Toutes les Puissances le lestes seront présentes à ce Mystere, & en adoreront la prosondeur. Les Mortels n'en verront que l'écorce & la dehors, les souffrances d'un homme triste & acealle d'afflictions: mais nous serons guéris par ses blessurs.

Les Hébreux qui n'attendent qu'un Messie triomphant, ne comprendront point ce premier avénement, le saux Sages de toutes les Nations qui ne jugent que pu les apparences, blasphémeront contre ce qu'ils ignorement Les Justes même ne verront pendant cette vie que comme dans un énigme, la béauté, l'étendue & l'nécessité de ce grand sacrifice.

Enfin le Messie viendra dans sa gloire pour renouve ler la face de l'Univers. Alors tous les Esprits du Cil de la Terre & des Enfers, sléchiront le genou devant la Alors les Prophéties s'accomplirant dans toute leur ple nitude.

Le Prince de Perse ébranlé par la force du discou de Daniel, balançoit en lui-même. Il sentoit que tout les lumieres de Zoroastre, d'Hermès, d'Orphée, de Phagore, n'étoient que des traces imparsaites, & avayons échappés de la tradițion des Hébreux. Il n'avrencontre dans la Perse, dans l'Egypte, dans la Grencontre dans la Perse, dans l'Egypte, dans la Grencontre dans la Perse, que des opinions de qures, incertaines & vagues; il trouvoit ches mis des Livres, des Propheties, des Prodiges do ne pouvoit contester l'autorité. Cependant il voyoit la vérité qu'à travers un nuage; son spiritus felaire, mais son caux n'étois pas encore south

God has no need of a bloody victim to appeale is wrath; But he would offend his justice, if he ardon'd the criminal without shewing his abhorence of the crime. It is to reconcile the divine uffice & mercy, that the Messiah will come. The reat EMANUEL, God-Man, will descend upon arth, to show by his sufferings the infinite aversion f THE MOST HIGH, to the violation of order.

I see from far that day which will be the confoation of the Just, and the joy of Angels. All the eavenly Powers, all the Spirits who inhabit imnensity, will be present at this Mystery, & adore is depth. Mortals will fee nothing but the shell & ne outside, the sufferings of a Man of sorrows. acquainted with grief: But we shall be healed by is wounds.

p-

re.

5,

Ctable

able

Tes.

om

La

pa

rent

qu & l

שעענ

Ciel

nt la rple

fcoul

tout

le P

2,000

Go

s. 00 ez s do

il

efpi

OUCH

Those Jews who expect only a triumphant Mesph, will not comprehend this first advent. The retenders to wisdom in all nations, who judge-only y appearances, will blaspheme against what they nderstand not. Nay, the most just among men will. this life, see only as in a mist, the beauty, extent, necessity, of that great sacrifice.

At length the Meffiah will come in his glory, to enew the face of the earth, & restore the Universe its primitive brightness. Then all spirits, in Heaen, on Earth, and in Hell below, will bow the knee efore him: And the Prophecies will be accom-

lish'd in their full extent.

The Prince of Perfia was struck by this discounse, wavered in his thoughts. He perceived that all ediscoveries made by Zoroaster, Hermes, Orpheus, Pythagoras, were but imperfect traces and detached Ws of the tradition of the Hebrews. In Perfia, Egypt, frece, & in all other nations, he had found only foure uncertain, and loofe opinions : But with elews he found Books, Prophecies, & Miraes, the authority of which was incontestable. evertheless, he faw the truth only as through cloud; his heart was not yet touch'd; he

# 156 LES VOYAGES DE CYRUS.

il attendoit l'accomplissement des prédictions d'Isie, Daniel connut les différens mouvemens qui l'agitoient, & lui dit:

vait

Dan

nin

0

pin

atu

eve

ot 1

he f

eco

oui t ap

ent

ou.

effa

T

he y

effo

ians Cy

ATTY

übd

ocia

narc e m

ut

T

nod

niter

is ]

is f

e n

ang

nak

he

(A)

O Cyrus! la Religion n'est pas un sesseme d'opinions philosophiques, ni une Histoire merveilleuse d'événement surnaturels; mais une science de sentiment que Dieu ne révele qu'aux ames pures, à celles qui cherchent la vérité non pour la posséder, mais pour être possédées d'elle. Il saut qu'une puissance supérieure à l'homme descende en vous, s'en empare, & vous enleve à vous-même. Alors vous sentirez par le cœur ce que vous ne faites qu'entrevoir à présent par les foibles lumieres de l'esprit. Ce temps n'est pas encore venu, mais il viendra un jour (à). En actendant ce moment heureux, qu'il vout suffise de savoir que le Dieu d'Israël vous aime, qu'il marchera devant vous, & qu'il accomplira par vous toutes ses volontés. Hâtet vous de justisser ses Oracles, & retournez promptement en Perse où votre présence est nécessaire.

Le jeune Héros quitta bientos Babylone, L'année suivante Nabuchodonosor mourue, & ses Successeurs violerent l'alliance jurée entre les Assyriens & les Perses.

Cyrus employa vingt années entieres à faire la guern aux Affyriens, & d leurs Alliés. Il conquit d'abord les Lydiens, soumit les Peuples de l'Asse Mineure, rendit tributaires la Cappadoce, l'Arménie & l'Hyrcanie, & marcha ensuite vers la Haute Asse. Après l'avoir réduite sous sa puissance, il s'avança vers Babylone,

qui étoit la seule Ville qui tui résistat.

Les différens Peuples de l'Orient voyant sa modération au milieu des triomphes, s'empresserent de sour partire à sa domination. Il s'attira tous les cœurs pa son humanité, & sie plus de conquêtes par la douceu que par ses armes. Toujours invincible & toujours se néreux, il ne subjugua les Nations que pour travaille de leur bonheur, & n'employa jamais son autorité que pour saire sleurir la justice & les bonnes loix.

(a) Vid. Theodorer. de fide.

raited for the accomplishment of Isaiah's predictions. Daniel was not ignorant of the fluctuation of his

nind, & faid to him:

,

19

25

ne. té

ut

s,

11rés

pas ant

le

154

et-

rent

lui-

110-

S. 4

erre

bord ren-

nie

voir

ne .

léra

for

s par

iceul

s ge aille

é qu

O Cyrus, Religion is not a system of philosophical pinions, nor yet a history of miracles, or superatural events; but a practical science, which God eveals only to pure minds, to those who seek truth, or to possess it, but to be possessed by it. To know he secrets of Religion, to feel its energy, a power uperior to man, must descend into your heart, ecome absolute master of it. & ravish you from our fels. The time for this is not yet come, but approaches (a). Until that happy moment be conent with knowing that the God of Israel loves you, ill go before you, & will accomplish his will by ou. Make haste to verify his Oracles, & return ith speed to Persia, where your presence is neeffary.

The young Here, foon after, left Babylon; & he year following Nabuchodonofor dy'd. His fuceffors broke the alliance fworn between the Affy-

ians & the Perfians.

Cyrus spend twenty whole years in war with the Tyrians & their allies : He first conquer'd Lydia , ibdu'd the nations in Asia Minor, brought Cappaocia', Armenia; & Hyrcania under tribute, & then: parch'd into Upper-Afia, which having subdued e marched to Babylon, the only place which held

ut against him.

The several nations of the East, observing his: noderation in the midst of triumphs, willingly subutted to his Empire; & the conquests, made by is humanity, were more numerous than those of is fword. Being ever as generous as invincible » e made no other use of victory than to render the anquish'd happy, & employ'd his power only to take justice flourish, & to establish & maintain he most excellent laws.

<sup>(4)</sup> See Theodorer de fide

### 158 LES VOYAGES DE CYRUS.

La prise de Babylone le renditensin Maître de l'Orient depuis le sleuve Indus jusqu'à la Grece, & depuis la Mer Caspienne jusqu'aux extrémités de l'Egypte. Voyant alors l'entier accomplissement des Oracles d'Isae, son cœur sut pénétré des vérités que Daniel lui avoitenseignées, tous ses nuages se dissiperent, il reconnut hautement le Dieu d'Israel, & délivra les Hébreux de leur captivité par cet Edit qu'il sit publier dans toute l'étendue de son vaste Empire:

T

ne :

he

hen

on

ad

ras:

v t

hou

T

fH

artl

Je

ou

th

ne ]

Voici ce que dit Cyrus, Roi de Perse: Le Seigneur, le Dieu du Ciel m'a donné tous les Royaumes de la Terre, & m'a commandé de lui bâtir une Maison dans la Ville de Jérusalem qui est en Judée. O vous qui en son Peuple, que votre Dieu soit avec vous! Alles lérusalem, & rebâtissez la maison du Seigneur Di

d'Ifrael; LUI SEUL EST DIEU.

and the life of the state of the same of t

Discourse of the property of the control of the con

#### FIN.



attendents de soltie.

0-

sla

te.

ie,

en-

au-

leur

ten

eur.

étes

The taking of Babylon made him master of all he East, from the river Indus to Greece, and from he Caspian sea to the extremities of Egypt. Seeing hen the entire accomplishment of Isaiah's prediction, his heart became affected with the truths he ad learnt from Daniel; the mist before his eyes ras dispell'd; & he openly own'd the God of Israel y this solemn Edict, which was publish'd throu-hout the whole extent of his vast Dominions.

Thus faith Cyrus, King of Persia. The Lord God's Heaven hath given me all the Kingdoms of the arth; & he hath charg'd me to build him a House. Jerusalem, which is in Judah. Whoever among ou is of his People, his God be with him: and thim go up to Jerusalem, & build the House of the Lord God of Israel. HE IS THE GOD.



004043

# DISCOURS

SUR

LA THÉOLOGIE

ET

LA MYTHOLOGIE

DES

ANCIENS

A

# DISCOURSE

UPON THE

THEOLOGY

E

I

AND

MYTHOLOGY

OF THE

ANCIENTS.



MON premier dessein avoit été d'insérer dans mon Livre des Notes détachées: mais comme la lecture de ca remarques critiques détourne trop l'attention de l'histoire principale, j'ai cru devoir les réunir dans un Discoun suivi, que je divise en deux parties.

ron

e

L

11 2

UI

Ma

F

rac

vitl n t

cco

nci

or a

the

an

me

the

bu

lea

a

the

(a)

Dans la premiere je montrerai que les Philosophes de tous les temps & de tous les pays, ont eu l'idée d'un Divinité Suprême, distincte & séparée de la ma-

tiere.

La seconde servira à faire voir que les vestiges de principaux dogmes de la Religion révélée, sur les trois états du Monde, se rencontrent dans la Théologie de toutes les Nations.

# PREMIERE PARTIE.

De la Théologie des Anciens.

JE commence d'abord par les Mages ou les Philosophes Persans. Selon le témoignage d'Hérodote (a), le anciens Perses n'avoient ni statues, ni temples, nautels. "Ils appellent folie, dit cet Auteur, d'incroire comme les Grecs, que les Dieux ont un sigure, & une origine humaine. Ils montent su les plus hautes montagnes pour y sacrisier. Il n'y chez eux ni libations, ni musique, ni offrandes Celui qui fait le sacrisice, mene la vistime dans un lieu pur, & invoque le Dieu auquel il veut sacrisier ayant la tête couronnée de myrthe. Il n'y pas permis au Sacrisicateur de prier pour lui le

<sup>(</sup>a) Herod. Clio Liv. 1, p. 56, §. 131. Edit. d



My first design was to intersperse some Notes in the body of the book; but as the attending to such ritical Remarks would divert the mind too often som the principal story, I thought it would be more agreable to the reader to digest them into the form of a Discourse, which I divide into two arts.

In the first I shall shew, that the Philosophers of Il ages and all countries have had a notion of a UPREME DEITY distinct and different from

Matter.

mon

e ces

Poire

OUTS

s de

l'une

ma-

trois

ied

ilofo

), 1

, a

n'y

indes

ns u

rifier

ne

ui e

t. d

From the second it will appear, that there are races of the principal doctrines of revealed Religion with regard to the three states of Nature, to be found a the Mythology of all Nations.

# PART, I.

# Of the Theology of the Ancients.

O begin with the Magi or Persian Philosophers: coording to the testimony of Herodotus (a), the moient Persians had neither statues, nor temples, or altars. They think it ridiculous, says this Author, to sancy, like the Greeks, that the Gods have an human shape, or derive their original from men. They chuse the highest mountains for the place of their sacrifice. They use neither libations nor musick, nor hallow'd bread; but when any one has a mind to sacrifice, he leads the victim into a clean place, and wearing a wreath of myrtle about his head, invokes the God to whom he intends to offer it. The priest is not allow'd to pray for his own (a) Her. Ceto lib. 1. p. 56. § 131. Edit. Francs. 1508.

# 164 THEOLOGIE ANCIENNE.

» particulier; mais il doit avoir pour objet le bien de 
» toute la Nation, & il se trouve ainsi compris ava 
» tous les autres.

pr

ra in

S

erf

and

vic

no

def

T

igr y a

ains Th

ors

e sl

ble i

ev

Plu

Gris

his

lled

ght

1 (b

an

) M

ma

nt th

spin his The

the

·

18 1

(c)

(a) d

Strabon (a) rend le même témoignage aux anciens Perses. » Ils n'érigeoient ni statues, ni autels, dit cet Hisvoir torien. Ils facrissoient dans un lieu pur & sort élevé, voir ils immoloient une victime couronnée. Quand le voir Mage en avoit divisé les parties, chacun prenoit vo sa portion. Ils ne laissoient rien pour les Immortels, voir disant que Dieu ne veut autre chose que l'ame de la victime.

Les Orientaux persuadés de la Métempsycose, croyoien que la vidime étoit animée d'une intelligence, dont le peines expiatrices sinissoient par le sacrifice.

Il est vrai que les Perses, ainsi que les autres Païens, adoroient le Feu, le Soleil & les Astres; mais on vent qu'ils les regardoient uniquement comme des Images visibles, & des symboles d'un Dieu Suprême, qu'ils croyoient être le seul Mastre de la Nature.

Plutarque nous a laissé dans son traité d'Isse d'Osiris, un fragment de la Théologie des Mages. Le Historien Philosophe nous assure qu'ils désinissient le grand Dieu Oromaze, le Principe de lumière, qui tout opéré, & tout produit (b). Ils admettoient encer un autre Dieu, mais subalterne, qu'ils nommoien Mythras, ou le Dieu Mitoyen (c). Ce n'étoit pas un Etre co-étennel avec la Divinité suprême, mais la première production de sa Puissance, qu'il avoit prépose pour être le Chef les Intelligences.

La plus belle définition de la Divinité qui se trouve parmi les Anciens, est celle de Zoroastre. Elle nous été conservée par Eusèbe dans sa Préparation Evangéli que. Cet Auteur n'étoit pas trop favorable aux Paiens

(c) Meditus Reds.

<sup>(</sup>a) Strabon liv. 15, p. 732. Edit. de Paris, 1620. (b) Plut. de Isid & Osir. Edit. de Paris, 1624, p. 170

private good, but for that of the nation in general, each particular member finding his benefit

in the prosperity of the whole.

ec

1if-

ė,

110

oit

ls.

e la

ient

les

ens.

erra

s viu'ill

15 8

Ce

nt l

quia

ncon

ozen

as un

pre éposé

crouv

ous I

ngéli aiens

20. 3. 370

Strabo (a) gives the same account of the ancient ersians. " They neither erected statues nor altars, fays this historian. They sacrificed in a clean place, and upon an eminence, where they offered up a victim crowned. When the priest had cut it into small pieces, every one took his share. They left no portion of it for the Deities, faying, that God defires nothing but the foul of the victim.

The Eastern people, full of the notion of transigration, imagined that the victim was animated va foul in a state of punishment, whose expiatory

ains were completed by the facrifice.

The Persians indeed, as well as other Pagans, orshipped the fire, the Sun, and the stars: but e shall fee that they consider'd them only as vible imagines and fymbols of a fupreme God, whom ey believed to be the Sovereign Lord of nature.

Plutarch has left us in his treatise of Isis and firis, a fragment of the Theology of the Magihis philosophical historian assures us, that they lled the Great God, Oromazes, or the Principle of ght, that produced every thing, and worketh all in (b). They admitted however another God, but an inferior nature and order, whom they called Mythras or the Middle God. They did not think mabeing co-eternal with the supreme Divinity, It the first production of his power, the chief of spirits, and placed by him in authority over them. his will appear from the following passages.

The finest definition we have of the Deity among the writtings of the ancients, is that of Zoroaf-It has been transmitted down to us by Eusein his Præparatio Evangelica: an author so from being over favourable to the Pagans,

a) Strabo lib. 15. p. 932. Ed. Paris, 1620. b) Plut. de Isid. & Osir. Edit. Paris, 1624, p. 1. (c) Meditns Beds.

#### 166 THEOLOGIE ANCIENNE.

Il cherchoit sans cesse à dégrader leur Philosophie. Co pendant il dit avoir lu mot pour mot les paroles suivantes dans un Livre de Zoroastre qui exissoit de son temps & qui avoit pour titre, Recueil sacré des Monumens Persans. at

h

oro

et

(a)

ete

of

He

tere

and

of e

elf-

Th

rsia

le

G

fir

all Abu

t a

fian

ark

dor

ival Sari

rst

vil

nou

nat

islo

uch

ich

uth M.

nt P

ie ro

) P. ) H.

90.

"(a) Dieu est le premier des incorruptibles, éternel
non engendré. Il n'est point composé de parties, l
n'y a rien de semblable ni d'égal à lui. Il est Au
teur de tout bien, désintéressé : le plus excellent de tou
les Etres excellens, & la plus sage de toutes les lu
telligences; le Pere de la justice & des bonnes lois
instruit par lui seul, suffisant à lui-même, & le pu
mier producteur de la Nature.

Les Auteurs modernes des Arabes & des Persans qui nous ont conservé ce qui reste de l'ancienne dodni de Zoroastre parmi les Guebres & les Ignicoles, as rent que les premiers Mages n'admettoient qu'un se

Principe Eternel.

Abulfeda, cité par le célebre Docteur Pocok, dit se selon la primitive doctrine des Perses, (b) » Dieu et » plus ancien que la lumiere & les ténebres, qu'il et » existé de tout temps, dans une solitude adorable » sans compagnon & sans rival.

Saristhani, cité par M. Hyde, » dit que les promiers Mages (c) ne regardoient pas le bon & mauvais principe, comme co-éternels l'un & l'autiment qu'ils croyoient que la lumiere étoit éternelle » & que les ténebres avoient été produites par l'insidé » d'Ahriman chef des Génies.

Telle est la Théologie des anciens Perses, que

mise dans la bouche de Zoroastre.

M. Bayle dit dans son Didionnaire, que les and Perses étoient tous Manichéens. Il auroit sans à

(4) Euseb. Præp. Evang. liv. 1. p. 42. Edit. de Par

(b) Pocok Spicil. Hist. Arab. p. 146.

(c) Hyde, Relig. vet. Perf. chap. 8. p. 161, & chap. pag. 290.

at he makes it his bufmess continually to expose d degrade their philosophy. And yet he fays, that had read the following words verbatim in a book of proaster that was exstant in his time, and known by etitle of The Sacred Collection of Persian Monuments. (a) " God is the first of all incorruptible beings, eternal and unbegotten. He is not compounded of parts. There is none like nor equal to him. He is the author of all good, and entirely definterested; the most excellent of all excellent beings, and the wifest of all intelligent natures; the Father of equity, the Parent of good laws, felf-instructed, elf-sufficient, and the first former of Nature. The modern Writers among the Arabians and

rsians, who have preserved to us what remains left of the ancient doctrine of Zoroafter among Guebrii or worshippers of fire, maintain, that first Magi admitted only one eternal Principle

all things.

Ш

nel

1

Au

tou

In

oix

pr

ans

ari

all

n fo

lit

u ét

l av

rable

les p

n &

auti

rnell

nfide

que 1

and

ns d

Pari

chap

Abulfeda, cited by the famous Dr. Pocok, fays, t according to the primitive doctrine of the flans (b), "God was prior to both light and arkness, and had existed from all eternity in an dorable folitude, without any companion or ival.

Saristhani, quoted by Dr. Hyde, says, " That the ult Magi (c) did not look upon the good and vil Principles as both of them co-eternal, but hought that the light was indeed eternal, and hat the darkness was produced in time by the illoyalty of Ahriman, Chief of the Genii.

uch was the Theology of the ancient Persians, ich in the foregoing work I have put in the

uth of Zoroaster.

M. Bayle fays in his Dictionary, that the annt Persians were all Manichaans. However he e to entertain this notion, he must certainly

Euseb. Prap. Evang. lib. 1. p. 42. Edit. Paris.

Pocok. Spieil. Hift. Arab. p. 146.

Hyde, Relig. vet. Perfar. cap. 8. p. 161. 6 cap. 22;

abandonné ce sentiment, s'il avoit consulté les Auteur originaux. C'est ce que ce célebre Critique ne faisoit patoujours. Il avoit un génie capable de tout approson dir; mais il écrivoit quelquesois à la hâte, & se contentoit d'essleurer les matieres les plus graves. D'al leurs on ne peut justissier cet Auteur d'avoir trop au l'obscurité désolante du Pyrrhonisme. Il semble dans ses Ouvrages être toujours en garde contre les idées se tissaisantes sur la Religion. Il montre avec art & subtilité tous les côtés obscurs d'une question; mais ils présente rarement le point lumineux, d'où sort l'en dence. Quels éloges n'eût-il pas mérités, s'il avoit a ployé ses rares talens plus utilement pour le gen humain?

tl

me

av

no

ich

ys

mo

d

fer

der

rit

The

Or

l t

or

d

n.c

re i

iles

ving

un c

mb

arou

fupe

fear

shou

d si

otion

DE B

, as

PE

e ei

and

m of have

Les Egyptiens avoient à peu près les mêmes pri cipes que les Orientaux. Rien n'est plus absurde q l'idée qu'on nous donne ordinairement de leur Theo gie. Rien aussi n'est plus outré que le sens allégoriq que certains Auteurs ont voulu trouver dans leurs h

roglyphes.

D'un côté il est difficile de croire que la nature maine puisse jamais être assez aveugle pour adorer insectes, des reptibles, & des plantes qu'on voit na & périr tous les jours, sans y attribuer certaines ven divines, ou sans les regarder comme des symboles quelque puissance invisible. Dans les pays les plus h bares, on trouve quelque connoissance d'un Etre su rieur, qui fait l'objet de la crainte, ou de l'espéra des Sauvages les plus grossiers. Quand on suppose qu'il y a des peuples tombés dans une ignorance profonde pour n'avoir aucun sentiment de la Divini il est certain que l'Egypte ne fauroit être accusét cette ignorance. Tous les Historiens sacrés & proje parlent de ce peuple comme de la plus sage de tol les Nations ; & l'un des éloges que le Saint El donne à Moyse & à Salomon, c'est qu'ils étoient truits dans toutes les Sciences des Egyptiens. L prit Divin auroit-il loue ainst la sagesse d'une Na

ve given it up, if he had confulted the original thors: a method which that famous critick did talways take. He had a genius capable of going to e bottom of any subject whatever : but he wrote netimes in a hurry, and treated superficially the west and most important subjects. Besides, there no clearing him from the charge of loving too ich the dismal obscurity of Scepticism. He is alys upon his guard against the pleasing ideas of mortality. He shews with art and fubtlety all dark sides of a question; but he very rarely resents it in that point of light, which shines with dence. What encomiums would he not have rited, had he employed his admirable talents moor the benefit of mankind? pri

he Egyptians had much the same Principles as oriental nations. There is nothing more abfurd the notion generally given us of their Theo-. Nor is any thing more extravagant than the gorical fense which certain authors fancy they

discovered in their Hieroglyphicks.

le q

heo

orig

's H

ire

rer

t not

boles

lus b

tre su

espéra

ppofer

ance a

Divini

ccusée

r profe

nt E

ne No

n one hand, it is hard to believe that human re could ever fink so low as to adore insects, les, and plants, which they see produced, ving, and dying every day, without afcribing in divine virtues to them, or considering them mbols of some invisible Power. In the most arous countries we still find some knowledge superior Being, which is the object of the hope fear of the most stupid savages. But though should suppose there are some nations in the d funk into fo gross an ignorance as to have otion of a Deity, yet it is certain that Egypt he be charged with this ignorance. All histode tol , as well facred as profane, agree in speaking s people as the wifest of all nations; and one e encomiums that the holy Spirit gives to and Salomon, is, that they were learned in all the n of the Egyptians. Would the holy Ghost have spoken in such a manner of a nation LII.

# 170 THEOLOGIE ANCIENNE.

tombée dans une barbarie assez grossiere pour adont les oignons, les crocodiles & les reptiles les plus mi-

prisables ?

D'un autre côté certains Auteurs modernes veulent trop exalter la Théologie des Egyptiens, & trouver dan leurs Hiéroglyphes tous les mysteres du Christianisma Après le Déluge, Noë ne laissa point sans doute ignorer à ses enfans les grands principes de la Religion se les trois états du Monde. Cette tradition a pu se réput dre de génération en génération parmi tous les Peuple de la terre. Mais il ne faut pas conclure de la que le Païens eussent des idées aussi claires sur la Nature le vine, & sur le Messie, qu'en avoient les Juiss. Cet supposition, loin de rendre hommage aux Livres sacré les dégrade. Je tâcherai de garder le juste milieu em ces deux extrémités.

id

ene

at

atu

rit dea O (Plu

Tha

mea

rulg

ind man

ittril Purf

nifie ): ]

firf

whi

e of t wo

any s in

it i

eved) Pl

9) 16

Plutarque dans son Traité d'Isis & d'Osiris (a), mapprend que la Théologie des Egyptiens avoit deux signications. L'une sainte & symbolique, l'autre maire & littérale; & par conséquent que les sigures animaux qu'ils avoient dans leurs Temples, & qu'paroissoient adorer, n'étoient que des Hiéroglyphes, preprésenter les attributs divins.

Suivant cette distinction, il dit qu'Osiris signiste Principe actif ou le Très-saint (b); Isis, la sagesse terme de son opération; Orus, la premiere producte sa puissance, le modele selon lequel il a tout producte l'archétype du monde.

Il seroit téméraire de soutenir que les Païens si jamais eu aucune connoissance d'une Trinité de l'ones distinctes, dans l'Unité indivisible de la Ni Divine. Mais il est constant que les Chaldéens l'Egyptiens croyoient que tous les attributs de la Distincte de la Distination de la Distination de la Distination de la Distination de l

<sup>(</sup>a) Plut. de Isid. & Ofir, p. 354. (b) Ibid. pag. 373, & suiv.

at was fallen into fo fenfeless and barbarous an morance, as to worship onions, crocodiles, and

he most despicable reptiles?

On the other hand, there are certain modern riters who exalt the Theology of the Egyptians o high, and fancy that they find in their Hieroyphicks all the mysteries of the Christian Religion. fter the Deluge, Noah doubtless would not leave is children ignorant of the great Principles of Re-gion, with regard to the three states of Mankind, and that tradition might have been spread from neration to generation over all the nations of e world. But we should not infer from thence, at the Heathens had as clear notions of the divine ature, and the Meffias, as the Jews had themselves. ich a supposition, far from doing honour to Holy rit, would only derogate from its dignity. I shall deavour to keep the just medium between these o extremes.

Plutarch in his treatise of Isis and Osiris, tells us (a). That the Theology of the Egyptians had two meanings; the one holy and symbolical; the other rulgar and literal; and consequently that the figund which they feemed to adore, were only for many Hieroglyphicks to represent the Divine

attributes.

fu

pan uple e le

Cet

cres ent

res

E gu es, P

gnifit

gested

roduc

produ

iens o de Per

la No

ens 8

a Div

Pursuant to his distinction, he says, that Ofiris nifies the active principle, or the most holy Being : Iss the wisdom or rule of his operation. Orus first production of his power, the model or plan which he produced every thing, or the Archee of the World.

t would be rash to affert, that the Pagans ever any knowledge of a Trinity of distinct Pers in the indivisible Unity of the Divine Nature. it is plain that the Chaldeans and Egyptians eved that all the Attributes of the Deity

Plut, de Isid. & Ofir, p. 354. ) lbid. p. 373, 374, 375.

pauvoient se réduire à trois : Puissance, Intelligence & Amour. Ils distinguoient austi trois sortes de Mondes : le Monde sensible, le Monde aërien, & le Monde éthéréen. Dans chacun deces Mondes ils reconnoissoient encore trois principales propriétés, Figure, Lumiere & Mouvement; Matiere, Forme & Force (a). Co pour cela que les anciens Philosophes regardoient le

19

bn

d

ie

Vt.

na

tha

e pi

G

enc

m g t

m

lato

re i

Tena

th

faic

ot to

atur

ms

to

gin ad,

· S

He Ali

See

nombre de trois comme mystérieux.

En lisant avec attention le Traité de Plutarque, la Ouvrages de Jamblique, & tout ce qui nous reste su la Religion des Orientaux & des Egyptiens, on ven que la Mythologie de ces peuples regarde principalemen les opérations internes, & les Attributs de la Divinite comme celle des Grecs, fes opérations externes, ou le propriétés de la Nature. Les Orientaux & les Egyptien avoient l'esprit plus subtil & plus métaphysique que Grecs & les Romains. Ces derniers aimoient mien les sciences qui sont du ressort de l'imagination & sentiment. Cette clef peut servir beaucoup à l'intelligen des anciennes Mythologies.

Plutarque conclut ainsi de son traité d'Isis & d'Ol ris (b): " Comme l'on dit que celui qui lit les 0 " vrages de Pl on , lit Platon , & celui qui joue » Comédie de Ménandre, joue Ménandre : de mêt » les Anciens ont appellé du nom de Dieux les de » sérentes productions de la Divinité «. Plutarque avoit dit plus haut " qu'il faut prendre garde de » pas transformer, dissoudre & dissiper la Na » re divine en rivieres, en vents, en végétation m en formes & en mouvemens corporels; ce seroit! » sembler à ceux qui croient que les voiles, les cables " les cordages & l'ancre sont le Pilote; que le is la trame & la navette sont le Tisserand. Par » conduite insensée on blasphémeroit contre les Pa n sances célestes, en donnant le nom de Dieu d

(b) Pag. 377, 378.

<sup>(</sup>a) Voyez Athan. Kirch. Edip. Ægypt. tom. 1. [1] & fuiv. & tom. 2, p. 132.

light be reduced to three, Power, Understanding, and ove. They distinguished also three forts of Worlds, ne sensible World, the aërial World, and the etherial Vorld. In each of these Worlds they afferted likeise three principal properties, Figure, Light, and fotion: Matter, Form, and Adivity (a): and on is account the ancient philosophers looked upon e number three as mysterious.

erra

nen

ité

u le

tien

e le

nieu

80

igen

d'Of

5 0

оце

e mêt

les di

atarq

de

Nat

ations

roit i

cables

ieu d

. I. P.

If any man reads with attention the aforemenoned tract of Plutarch, the works of Jamblichus, d what accounts are left of the Religion of the rientals and Egyptians, he will eafily see that the ythology of those nations chiefly regards the inmal operations, and the Attributes of the Deity. that of the Greeks does his external operations, or properties of Nature. The Orientals and Egyptians da more refining and metaphyfical genius than Greeks and Romans, who were fondest of the ences that depend on imagination and fense. This may contribute a great deal rowards understang the ancient Mythologies.

lutarch concludes his treatife of Isis and Osiris in manner: (b) " As he who reads the works of lato may be faid to read Plato, and he who acts te comedy of Menander may be said to act lenander; so the Ancients gave the name of Gods the various productions of the Deity. Plutarch faid a little before, "That care should be taken pt to transform, dissolve and scatter the Divine ature into rivers, winds, vegetables, or bodily ems and motions. This would be as ridiculous to imagine, that the fails, the cables, the e le f ging and the anchor are the pilot; or that the Par a ad, the woof, and the shuttle are the weales Pu Such fenfeless notions are an indignity to Heavenly Powers, whom they blaspheme wish they give the name of Gods to beings

See Athan. Kirch. @ lip. Egypt. tom. 1 , p. 144 p. 151, 6 tom. 2, p. 132. Pag. 377 . 378.

natures insensibles, inanimées & corruptibles. Rium de ce qui n'a point d'ame, poursuit-il, rien de mon tériel & de sensible ne peut être Dieu. Il ne saut pas croire non plus que les Dieux soient disserns selbs roles dissérens Pays, Grecs & Barbares, Septentrion naux & Méridionaux. Comme le Soleil est commune à tous, quoi qu'on l'appelle de divers noms en diven lieux: de même il n'y a qu'une seule Intelligent pouveraine, & une même Providence qui gouvern le monde, quoi qu'on l'adore sous dissérens noms, quoi qu'elle ait établi des Puissances inférieures pou ples Ministres v. Voilà, selon Plutarque, la dostrit des premiers Egyptiens sur la Nature Divine.

0

ľ

n

0

N

m

na fu

Pr

W

pouch e fi

lloy

s,

and

es

e sp

anni

**lub**1

whi

he

ies.

hat

one

115

ion

he I

ret 1

vise
nd t
o fu
he b
let

1 , 2

) 0

Origene qui étoit contemporain de Plutarque, su les mêmes principes dans son Livre contre Celse. Philosophe paren se vantoit de connoître la Religi Chrétienne, parce qu'il en avoit vu quelques cérém nies, mais il n'en pénétroit point l'esprit. Orige s'exprime ainsi (a) : " En Egypte les Philosophes ont » science sublime & cachée sur la Nature Divine » qu'ils ne montrent au peuple que sous l'envelog » de fables & d'allégories. Celse ressemble à un hom » qui ayant voyage dans ce pays, & qui n'ayant » mais converse qu'avec le vulgaire grossier, croit p entendre la Religion Egyptienne. Toutes les Nation " Orientales, ajoute-t-il, les Perses, les Indien » les Syriens cachent des mysteres secrets sous le » fables religieuses. Le Sage dans toutes ces Religi » pénetre le sens, tandis que le vulgaire n'en voit » le symbole extérieur & l'écorce.

Ecoutons à présent Jamblique qui avoit dié à fond la Religion des Egyptiens. Il m

<sup>(4)</sup> Origen, contra Celf. 1, p. 11.

111

end

erne

trin

, fu

e. (

ligi

rem

iger

ntu

vine

velop

hom

anti

croin

Vatio

dien

is le

eligi

voit

voit

Il vi

of an infenfible, inanimate, and corruptible nature. Nothing, as he goes on, that is without a foul, nothing that is material and to be perceived by our fenses, can be God. Nor yet must we imagine that there are different Gods according to the different countries of Greeks and Barbarians, Northern and Southern people. As the Sun is common to all the world, tho' called by different names in different places; so there is but one sole supreme Mind or Reason, and one and the same Providence that governs the world, tho' he is worshipped under different names, and has appointed some inferior Powers for his Ministers ". och, according to Plutarch, was the doctrine of e first Egyptians with regard to the Divine Nature. Origen, who was cotemporary with Plutarch, llows the same principles in his books against Cels, a pagan philosopher, who pretended to underand Christianity, because he knew some ceremoes of that Religion, tho' he never entered into espirit of it. Now Origen expresses himself in this nner: (a) "The Egyptian philosophers have ublimenotions with regard to the Divine Nature, which they keep fecret, and never discover to he people but under a veil of fables and allegoies. Celsus is like a man who has travelled into hat country; and tho' he has conversed with one but the ignorant vulgar, yet takes it into is head, that he understands the Egyptian Reliion. All the Fastern nations, continues he, he Persians, the Indians, the Syrians conceal feret mysteries under their religious fables. The rise men of all those Religions see into the sense nd true meaning of them, whilst the wulgar go ofurther than the exterior symbol, and see only he bark that covers them.

Let us next hear the testimony of Jamblis, who had studied the Religion of the Egypts, and understood it thoroungly. He lived 1) Origen contra Cels. lib. 1, p. 11.

H 4

au commencement du troisieme siecle, & étoit discipled fameux Porphyre, selon le témoignage de St. Clémen (a) & de St. Cyrille d'Alexandrie (b). On lisoit encote alors plusieurs Livres Egyptiens qui n'existent plus aujourd'hui. Ces Livres étoient respectés à cause de leurantiquité. On les attribuoit à Hermès Trismégiste, ou à quelqu'un de ses premiers disciples. Jamblique avoit u ces Livres que les Grecs avoient fait traduire. Void ce qu'il dit de la Théologie qu'ils enseignoient:

th

ci

re

t, hi

He

mbi

nfl

gi A

ed

łe.

at

toc

elf

f a Her

tel

ot

iri

nd

Mia

to

pe

en

fil

ice

di

Hec

ife.

iri uch

he

th

5

(

» Selon les Egyptiens, le premier Dieu existadan » son unité solitaire avant tous les Etres (c). Il est le » source & l'origine de tout ce qui est intelligent a » intelligible. Il est le premier principe, suffisant le » lui-même, incompréhensible, & le Pere de toutes le » essences.

"Hermès dit encore, continue Jamblique, que of Dieu suprême a préposé un autre Dieu nommé Emeple comme ches de tous les Esprits Ethéréens, Empyrées du Célestes; que ce second Dieu qu'il appelle Con ducteur, est une Sagesse qui transforme & qui con vertit en elle toutes les Intelligences. Il ne prése de Dieu Conducteur que le premier Intelligent » le premier Intelligible, qu'on doit adorer dans » silence. Il ajoute que l'Esprit Producteur a dis » rens noms, selon ses dissérentes propriétés ou op » rations; qu'on l'appelle en langue Egyptienne Amou » en tant qu'il est sage; Ptha, en tant qu'il est suite de toutes choses; & Osiris, en tant qu'il est suite de tout bien.

Telle est, selon Jamblique, la doctrine des Egyptien par là il est manifeste qu'ils admettoient un seul Pri cipe, & un Dieu mitoyen semblable au Mythras Perses.

(a) Strom, liv. 6, p. 133. (b) Contra Julian, liv. 1.

<sup>(</sup>c) Jamblich, de Myst. Ægypt. Edit. de Lyon, 155 P. 453, 154.

111-

an-

101

oid

dan

eft l

it o

int i

es l

que o

mepl

yreen

Con

iz con

préfe

gent

lans

2 diff

ou op

Amou

l eft qu'il

ptien

ul Pri

thras

on, 15

the beginning of the third century, and was a ciple of the famous Porphyry, as both St. Clement and St. Cyril of Alexandria (b) affure us. There reat that time a great many Egyptian books ext, which have been fince loft. Several of these wehighly respected for their antiquity, and ascribed Hermes Trismegistus, or one of his first disciples. mblichus had read these books, which had been mated by the Greeks; and this is the account that gives of the Theology which they taught. According to the Egyptians, the first God exied in his solitary unity before all beings (c). he is the fountain and original of every thing hat either has understanding or is to be undergood. He is the first principle of all things, elf sufficient, incomprehensible, and the Father fall effences.

dermes fays likewife, as Jamblichus goes on tell us " that this supreme God has constituted. nother God, called Emeph, to be head over all irits, whether Ethereal, Empyreum, or Celestial; nd that this fecond God, whom he stiles the ude, is a Wisdom that transforms and converts. to himself all spiritual beings. He makes nothing perior to this God-Guide, but only the first Intelgent, and first Intelligible, who ought to be adored silence. He adds, " That the Spirit which proceth all things, has different names according to different properties, and operations; that he is led in the Egyptian language Amoun, as he is: ife; Ptha, as he is the life of all things; and iris, as he is the author of all good. ich, according to Jamblichus, was the doctrine

the Egyptians; and it is evident from thence, they admitted only one Principle, and a middle, like the Mythras of the Persians.

Strom. L. G. p. 1330.
Contra Julian. lib. 1...

Jambl. de Myst. Egyp. Ed. Lugal 1552p. 153:

## 178 THEOLOGIE ANCIENNE.

L'idée d'un Esprit préposé par la Divinité suprèn pour être le chef & le conducteur de tous les Esprits est très-ancienne. Les Docteurs Hébreux croyoient que l'ame du Messie avoit été créée dès le commenceme du monde, & préposée à tous les ordres des Intellemences. Cette opinion étoit fondée sur ce que la Neure sinie ne peut pas contempler sans cesse les splendeu de l'Essence Divine; qu'elle est obligée d'en détourn quelquesois la vue, pour adorer le Créateur dans productions, & que dans ces momens il falloit une qui conduisit les Esprits par toutes les régions de l'in mensité, pour leur en montrer les beautés & les me veilles.

T

bd

cie

th

der

a.

nte

len eir

at a

m Fo

V e

pro

ich Gre

ales

w

tra

y or the Ve

he ies

it to

les

acti

he

ions

poi al se

God

ble

o ji

ot 1

ies ,

Pour connoître à fond la Théologie des Orienta & des Egyptiens, examinons celle des Grecs & a Romains qui en dérive originairement. Les Philophes de la Grece alloient étudier la sagesse en Asie en Egypte. Thalès, Pythagore, Platon y ont pu leurs plus grandes lumieres. Les traces de la Tradit Orientale sont presque effacées aujourd'hui; mais nous a conservé plusieurs monumens de la Théologie Grecs. Jugeons des maîtres par leurs disciples.

Il faut distinguer les Dieux des Poëtes d'avec des Philosophes. La Poésie divinise toutes les distins parties de la Nature, & donne tour à tout l'esprit aux corps, & du corps aux Esprits. Elle prime les opérations & les propriétés de la matier les actions & les passions des Puissances invisibles, les Païens supposoient conductrices de tous les momens & de tous les événemens qu'on voit dans l'evers. Les Poëtes passent subtrement de l'allégons sens littéral, & du sens littéral à l'allégorie, des Dréels aux Dieux fabuleux; c'est ce qui cause le mêt de leurs images, l'absurdité de leurs sictions, & décence de leurs expressions justement condamnées les Philosophes.

Malgre cette multiplicité de Dieux subalternes, cts

2

ell N

leu

urn

28 n ch

Lin

me

enta 80

hilo

Afie nt pu

Elle

atiere

les, s moi

légori

The notion of a Spirit constituted by the supreme od, to be the head and guide of all Spirits, is very cient. The Hebrew doctors believed that the foul the Messias was created from the beginning of e world, and appointed to preside over all the ders of Intelligences. This opinion was founded a notion, that finite natures cannot inceffantly memplace the brightness and glories of the Divine lence, and must necessarily sometimes turn off eir view, and adore the Creator in his works; at at such times there must be an head to lead irits, thro' all the regions of immensity, and shew em all its beauties and wonders.

To have a more perfect knowledge of the Theoy of the Orientals and Egyptians, it may not be proper to examine that of the Greeks and Romans, ich is derived originally from it. The philosophers Greece went to study wisdom in Asia and Egypt. adia ales, Pythagoras, Plato, drew the best of their weldge from thence. The traces of the Orientradition are now indeed in a manner worn out; as there are several monuments of the Theoy of the Greeks still preserved, we may judge the masters by their disciples.

vec to Ve must however distinguish between the Gods distinguish he poëts, and those of the philosophers. Poëtry tout ies all the various parts of nature, and gives it to bodies, as well as body to spirits. It exles the operations and properties of matter by actions and passions of such invisible Powers, he Pagans supposed to be directors of all the ns. Pl ions and events that we see in the Universe. poëts pass in a moment from allegory to the des D al sense & from the literal sense to allegory; from e mêll Gods to fabulous Deities: and this occasions that ble of their images, that abfurdity in their ficimned , and that indecorum in their expressions, which o justly condemned by the philosophers. es,ces or withstanding this multiplication of inferior

es, these poers however acknowledged, that

er

ro

es

ar

no

ien e

I

rph

dr

27

and

eve

bel

igh

only all

It a

e C

e sl

Pro

nary

he

yrae

Icea

hat

vas upit

egir rigi

a) S

Divinité suprême. C'est ce que nous allons voir dans le très-anciennes Traditions qui nous restent de la Philosophie d'Orphée. Je suis bien éloigné de vouloir at tribuer à ce Poëte les Ouvrages qui portent son nom Je crois avec le célebre Grotius, que les Pythagoricien qui reconnoissoient Orphée pour leur maître, sont le Auteurs de ces Livres. Quoi qu'il en soit, comme de Ecrits sont plus anciens qu'Hérodote & Platon, & qu'il étoient fort estimés parmi les Païens, nous pouvons pager par les fragmens qui nous en restent, de l'ancient Théologie des Grecs.

Voici l'abrégé que fait Timothée le Cosmographe, la doctrine d'Orphée. Cet abrégé nous a été constant dans Suidas (a), Cedrenus (b), & Eusebe.

"Il y a un Etre inconnu, qui est le plus éleve "le plus ancien de tous les Etres, & le Produde de toutes choses, même de l'Ether, & de tout qui est au-dessous de l'Ether. Cet Etre sublime Vie, Lumiere, & Sagesse; ces trois noms marque la même & unique Puissance qui a tiré du né tous les Etres visibles & invisibles.

Il paroît par ce passage que l'idée de la Création c'est-à-dire de la production des substances, n'étoit inconnue aux Philosophes Païens. Nous la trouves

bientot dans Platon.

Proclus nous a conservé encore ce merveilleux sage de la Théologie d'Orphée (c): » L'Universa » produit par Jupiter. L'Empyrée, le profond Tart » la Terre & l'Océan, les Dieux immortels & » Déesses, tout ce qui est, tout ce qui a été, tou qui sera, étoit contenu originairement dans le » fécond de Jupiter, & en est sorti. Jupiter est le » mien & le dernier, le commencement & la fin. I » les Etres émanent de lui. Il est le Pere primit

(a) Suidas de Orph. p. 350. (b) Cedrenus, p. 47.

(e) Proclus de Timeo, p. 95.

tere was but one only supreme God. This will pear from the very ancient Traditions which we ill have left of the philosophy of Orpheus. I am ery far from thinking that Orpheus was the author those works which go under his name. I beliewith the famous Grotius, that those books were rote by the Pythagoreans, who professed themsels Disciples of Orpheus. But whoever is the author these writings, 't is certain that they are older and Herotodus and Plato, and were in great esteem nong the Heathens; so that by the fragments of em still preserved, we may form a judgment of e ancient Theology of the Greeks.

I shall begin with the abridgment which Timoonly cus the cosmographer gives us of the doctrine of rpheus. This abridgment is preserved in Suidas (a),

drenus (b) and Eufebius.

ull

les

hi

at

2011

ien

t le

e ce qu'il 15 14 ient

ie,

leve

tout ime arqu

u né

éat10

étoit

ouver

eux !

"There is one unknown Being exalted above dude and prior to all beings, the Author of all things even of the æther, and every thing that is below the æther. This exalted Being is life, ight, and wisdom; which three names express only one and the same Power, which had created Il beings, visible and invisible, out of nothing. It appears by this passage, that the doctrine of Creation, that is, of the production of substan-, was not unknown to the Heathen philosophers. e shall soon find it laid down in Plato.

Proclus has transmitted down to us this extraorversa pary passage of the Theology of Orpheus (c). Tart the Universe was produced by Jupiter. The Emels & yraum, the deep Tartarus, the Earth, and the ns le hat is, all that has been, and all that shall be. of le was contained originally in the fruitful bosom of fin. I upiter. Jupiter is the first and the last, the primit eginning and the end. All beings derive their rigin from him. He is the primitive Father,

a) Suidas de Orph. p. 350. (b) Cedrenus, p. 47. c) Proclus de Timao, p. 25.

» & la Vierge immortelle. Il est la vie, la cause & n la force de toutes choses. Il n'y a qu'une seul » Puissance, un seul Dieu, & un seul Roi universel de vout.

Je finis la Théologie d'Orphée par se passage famen de l'Auteur des Argonautiques, qui a suivi la dodrin d'Orphée (a). » Nous chanterons d'abord un Hymnesu » l'ancien Cahos; comment le ciel, la mer & la ten » en surent sormés. Nous chanterons aussi l'Amou » parfait, sage & éternel, qui a débrouillé ce Caho » (b).

in h

U

C

W

eti

T

ony

e

at i

he esion

hic

froi nigl

the Dei Ovi

A F

vas.

vas Vatu

alle

oge

cen

ich

ved:

a) A (b) 3

וט פ

(c) 1

Il paroît par la doctrine de la Théogonie, ou la naissance des Dieux, qui est la même que la Cosmogonie ou la génération de l'Univers, que les anciens Poët rapportoient tout à un premier Etre de qui tous la autres émanoient. Le Poëme de la Théogonie d'Héso de (c) parle de l'Amour comme du premier Principes débrouilla le Cahos (d). » De ce Cahos sortit la Nuis » de la Nuit l'Ether, de l'Ether la Lumiere; a » suite les Etoiles, les Planetes, la Terre, enfinle » Dieux qui gouvernent tout.

Ovide parle aussi le même langage dans le prem Livre de ses Métamorphoses: (e) » Avant qu'il y est » dit-il, une Mer & une Terre; avant qu'il y est » Ciel qui enveloppat le monde, toute la Nature et » une masse insorme & grossière que l'on nomme » Cahos. Les semences de toures choses étal » dans, une perpétuelle discorde; mais une Di » nité biensaisante termina tous ces dissers » Il est évident par ces paroles que le Poète l ein, qui a suivi la tradition Grecque, distin

the traditions with a state of the state of

and the immortal Virgin. He is the life, the cause, and the energy of all things. There is but one only Power, one only God, and one

fole univerfal King of all.

I

ell

in

fu

err

nou

aho

110 onie

oët

us l

Telio peq

; 0

nfinl

omme

étol e Di

i fféren

ëte 1 diftin

I shall conclude the Theology of Orpheus with a mous passage of the author of the Argonautica; ho is looked upon to be a disciple of his (a). We will fing first an Hym upon the ancient Chaos, how the heavens, the fea, and the earth were formed out of it. We will fing likewise that eternal, wife, and felf-perfect Love, which redu-

ced this Chaos into order (b).

Tis clear enough from the doctrine of the Theoony, or birth of the Gods, which is the same as e Cosmogony, or generation of the Universe, at the ancient poëts ascribed it entirely to a first ing, from whom all other beings derived theirs. he Poëm of the Theogonia, which is ascribed to Nuit essiod (c), speaks of Love as the first principle hich brought the Chaos into order; (d) " and from that Chaos forung the night, from the light the ather, from the ather the Light; then the stars, the planets the earth, and at last the Deities who govern all.

prem Ovid speaks likewise to the same effect in the lyst of Book of his Metamorphoses (e). "Before there est was a sea and an earth, says he, before there re éti as any Heaven to cover the world, universal Vature was but one indigested sluggish mass, alled a Chaos. The feeds of all things jumbled. ogether were in a perpetual discord, till a benecent Deity put an end to the difference ... Words ich shew plainly that the Latin Poët, who folred the Greek tradition, makes a distinction

a) Argan. apud Steph. p. 71. Edit. Fugger, An. 1566; b) \$423. Tipes bitator to xai autotean toauiv spala.

c) Hefied, The g. Edit. Steph. 4 120.

<sup>1 120,</sup> H Sépos os nanaipos én abavarois seo is. Quid. Métam. l. 1. p. 1.

» entre le Cahos, & Dieu qui le débrouilla avec intel

m ligence.

Le dois remarquer ici cependant que la Mythologie Grecque & Romaine sur le Cahos, est bien plus impar faite que celle des Orientaux & des Egyptiens, que nous enseignent qu'un état heureux & parfait a pré cédé le Cahos; que le bon Principe n'a pu rien produire de mauvais; que son premier ouvrage ne pouvoir pas être la consussion & le désordre; & ensin que le ma physique n'a été qu'une suite du mal moral. L'ima gination des Poëtes Grecs enfanta d'abord la monstrue se doctrine de Manès sur les deux Principes co-éternels une intelligence souveraine, & une Matiere aveugle; Lumiere, & les Ténebres; un Cahos informe, & un Divinité qui le débrouille.

bá

6

e

CO

fic

ral

da de

olo

rea

lon

th

cip

m 1

rein

ld irst

Vatu

Min

evil

fro

ea.

he t

r aft

pides

1 be

do

Je quitte Hésiode & Ovide, pour parler de la The logie d'Homere & de Virgile son imitateur. Quiconq lira attentivement ces deux Poëtes Epiques, verra q le merveilleux qui regne dans leurs Fables, est son sur ces trois principes. 1. Qu'il y a un Dieu supré qu'ils appellent par-tout le Pere & le Maître Souvrain des Hommes & des Dieux, l'Architecte monde, le Prince & le Gouverneur de l'Univer le premier Dieu & le grand Dieu. 2. Que tout Nature est remptie d'Intelligences subalternes qui les Ministres de cette Divinité suprême. 3. Que biens & les maux, que les vertus & les vices, que connoissances & les erreurs viennent de l'action & Pinspiration différence des bons & des mauvais Gen qui habitent l'air, la terre & le ciel.

Les Poëtes Tragiques & Lyriques parlent a me les Poëtes Epiques, Euripide reconnoît hauten la dépendance de tous les Etres d'un seul Principo O Pere & Roi des Hommes & des Dieux! on il , pourquoi croyons-nous, misérables morte

tel

ogi

par

qu

pre

dui

1201

m

ima

ruei

nels

le;

& u

The

conq

ra q

f fon

Supre

Sour

ete

niver

tout

qui s

Que

.que

n &

Gen

nt co

autem

rince

morio

ween the Chaos and God who by his wisdom

ought however in this place to observe, that Greek and Roman Mythology in relation to the wis is much more imperfect than that of the Orienand the Egyptians, who tell us, that there was happy and perfect state of the world, prior to Chaos; that the good Principle could never prote any thing evil; that his first work could not confusion and disorder; and in a word, that slical evil is nothing else but a consequence of al evil. 'T was the imagination of the Greek to that first brought forth the monstrous Manian doctrine about two co-eternal Principles, apprene Intelligence and a blind matter, light darkness, an indigested Chaos, and a Deity to ge it in order.

pass from Hesiod and Ovid to speak of the ology of Homer and his imitator Virgit. Let any read these two epick poëts with a proper aton, and he will fee that the marvellous which thro' their fable is founded upon these three ciples. r. That there is one supreme God. m they every where call the Father, and the reing Lord of Menand Gods, the Architect of the ld, the Prince and Governour of the Universe, irlt God, and the Great God. 2. That univerlature is full of subordinate Spirits, who are Ministers of that supreme God. 3. That good evil, virtue and vice, knowledge and error, from the different influence and inspiration of good and evil Genii, who dwell in the air, ea, the earth, and the heavens.

ea, the earth, and the heavens.

The tragick and lyrick Poëts express themThatter the same manner as the epick poëts.

The ides expressly acknowledges the dependence.

The beings upon one sole Principle: "O Father, and King of Men and Gods! says held on we miserable mortals fancy that we

" de votre volonté (a).

Sophocle nous représente la Divinité comme une telligence souveraine qui est la Vérité, la Sagesse, & Loi éternelle de tous les Esprits (b) » La nature mont » le, dit-il, n'a point engendré les loix : elles destant de l'elles dent du Ciel même. Jupiter Olympien en est les » Pere.

oj H

tl

1

r

ne

in

re .

11

lau

m

ity

en

d

unt

rtu

br

im

0

oui

no :

as ,

eate at i

shal

a

cre

ple

hi

lion hat

) E

In

Pla

Pindare dit (c) » que Chiron apprenois d' Achille » adorer au-dessus de tous les autres Dieux, Jupi

n qui lance la foudre.

Plante introduit un Dieu subalterne parlant ains:

"Je suis citoyen de la Cité céleste, dont Jupiter,

"des Dieux & des Hommes, est le ches. Il comm

"de aux Nations, & nous envoie par tous les Roy

"mes pour connoître les mœurs & les adions, la p

" & la vertu des hommes. C'est en vain que les M

" tels tâchent de le corrompre par les offrandes &

" facrifices. Ils perdent leurs peines, car il a en hor

" le culte des impies.

» Muses, dit Horace, célébrez en premier lieu » lon la coutume de nos peres, le grand Jupiter » gouverne les mortels & les immortels, la terre, » mers, & tout l'Univers. Il n'y a rien de plus g » que lui, rien de semblable, rien d'égal à lui (e).

Je finis ee que j'ai d citer des Poëtes par ce p ge merveilleux le Lucain. Lorsque Caton arriv Temple de Jupiter Ammon, après avoir tra les déserts de la Lybie, Labiénus veut lui persu de consulter l'Oracle. Voici la réponse que le Poëte dans la bouche de ce Philosophe Héros (f): » Pour

at will about their

épe

ne

, &

nort

lesco les

hill

Jupi

nsi:

er, I nm Roy

la P

erre,

(e).

now or can do any thing? Our fate depends on your will (a).

ophocles represents the Deity to us as a sovereign ligence, which is the Truth, the Wisdom, the eternal Law of all Spirits (b). 'Tis not, he, to any mortal nature, that laws owe rorigin. They come from above. They come n from Heaven itself. The Olympian Jupiter e is the Father of them.

lindar fays (c), that Chiron taught Achilles to te Jove, who lances the thunder, as superior Il the other Deities.

lautus introduces an inferior Deity speaking in manner (d): "I am a Citizen of the celestial ity, of which Jupiter, the Father of Gods and en, is the Head. He commands the Nations, d fends us over all Kingdoms to take an actue of Men. In vain do Mortals endeavour bribe him with their oblations and facrifices. tey lose their pains, for he abhors the worship impious persons.

lieu viter O Muse, says Horace, pursuant to the custom our ancestors, celebrate first the Great Jove, 10 rules over Gods and men, the earth, the us gi as, and the whole Universe. There is nothing eater than he, nothing that is like, nothing

at is equal to him (e).

trae troffing passage of Lucan. When Cato, trae terossing the desarts of Lybia, arrives at the persuaple of Jupiter Ammon, Labienus is for persuaple of him to consult the Oracle. Upon which son the poët put this answer into the mouth hat philosophical Hero: " (f) Why do

Eurip. Supplic. Ad. 3. 733, &c. Edit. Cant. In Edip. Tyran. (c) Pyth. Ode 6.1. 265 Ed. Ozon. Plaut. Rudons. (e) Lib. 1. Ode 12. Lucan lib. 9. v. 366.

011

vhet

om v

anny

fe b

hetl

irtue

nd v

Ve I

anno

ake:

ur l

as n

us

at v

hofer

tho

ya f

all

e se

en s

beg ck S

s be

vor

, 1

mof God

A

nde

205

thou

hin for

Flo Di

Cice St.

" me proposez-vous, & Labienus, de demander à l'o » racle si l'on doit mieux aimer mourir libre les armes » la main, que de voir la Tyrannie triompher dans sa P " trie? si cette vie mortelle n'est que le retardement d' » ne immortalité heureuse? si le crime peut nuin " un homme de bien? si la vertu ne nous rend points " périeurs aux malheurs, & si la vraie gloire dépu » des succès ? Nous savons deja ces vérités, & l " racle ne peut pas nous faire des reponses plus claire » que celles que Dieu nous fait à tout moment dans » fond de notre eæur. Nous sommes tous unis à " Divinité, elle n'a pas besoin de paroles pour se fa » entendre, & elle nous a dit en naissant tout ce " nous avons besoin de savoir. Elle n'a pas choist » sables arides de la Lybie pour y ensevelir la vent " afin qu'elle ne soit entendue que d'un petit nom » de personnes. Elle se fait connoître à tous. Elle re " plit tous les lieux, la Terre, la Mer, l'Air, le a n Elle habite sur-tout dans l'ame des justes. Pourque " la chercher plus loin?

Passons des Poëtes aux Philosophes, & commença par Thalès Milésien, Chef de l'Ecole Ionique (a). vivoit plus de six cens ans avant l'Ere Chrétienne. No n'avons aucun de ses ouvrages; mais voici quelques m de ses maximes, qui nous ont été conservées par Auteurs les plus respectables de l'Antiquité.

» Dieu est le plus ancien de tous les Etres. Il » produit l'Univers plcin de merveilles (b). Il est l'Ind. » gence qui a débrouillé le Cahos (c). Il est sans comment » ment & sans sin, & rien ne lui est caché (d). Rien nest » résister à la force du Destin; mais ce Destin n'est au

Pour les Notes, Voyez pag. 189.

on Labienus, propose to me to ask the Oracles thether we should chuse to die in a state of freeom with fwords in our hands, rather than fee Tyanny enflave our Country? whether this mortal fe be only a remora to a more lasting one? hether violence can hurt a good man? whether irtue does not make us superior to misfortunes. nd whether true glory depends upon fuccess? Ve know these truths already, and the Oracle annot give us cleaver answers than what God akes us feel every moment in the bottom of ur heart. We are all united to the Deity. He as no need of words to convey his meaning us; and he told us at our birth every thing at we have occasion to know. He hath not losen the parched sands of Lybia to bury truth those desarts, that it might be understood only a small number. He makes himself known all the world, he fills all places, the earth, e sea, the air, the heavens. He makes his rticular abode in the foul of the just. Why en should we feek him elsewhere?

et us pass from the poët to the philosophers, begin with Thales the Milesian, Chief of the ck School (a), who lived above fix hundred s before the birth of Christ. We have none of vorks now left; but we have some of his ma-, which have been transmitted down to us by

most venerable writers of antiquity.

a).

ar

Intel

men

ne pe

God is the most ancient of all Beings. He is Author of the Universe, which is full of onders (b). He is the Mind which brought the aos out of confusion into order (c). He is thout beginning and without ending, and thing is hid from him (d). Nothing can refift force of Fate; but this Fathe is nothing but the

Flor. Olymp. 50. Diog. Laert. Vita. Thal, lib. 1. Cicero de Nat. Deor. lib. 1. p. 1113. Ed. Amft. 1661. St. Clement. Alex. Strom. 5.

» que la raifon immuable , & la puissance éternelle » la Providence (a).

Ce qu'il y a de plus surprenant en Thalès, c'est définition de l'ame. Il l'appelle » un Principe, ou un » Nature qui se meut elle-même (b), pour la diffi » guer de la Matiere.

Pythagore (c) eft le second grand Philosophe app

Thales, & le Chef de l'Ecole Italique.

On fait l'abstinence, le silence, la retraite grande pureté de mœurs qu'il exigeoit de ses discipli Il avoit senti que l'esprit seul ne peut atteindred connoissance des choses Divines, à moins que le cœu soit épuré de ses passions. Voici les idées qu'il m donne de la Divinité.

" Dien n'est ni sensible, ni passible : mais invisible » purement intelligible (d), & souverainement inthe » gent (e). Par fon corps il ressemble à la lumiere, » son ame à la vérité (f). Il est l'Esprit universel » pénetre, & qui se répand par toute la Nature. Tous » Etres reçoivent leur vie de lui (g). Il n'y a qu'un » Dieu, qui n'est pas, comme quelques-uns se l'im si nent, place au-dessus du monde, hors de l'enceint " l'Univers: mais étant tout entier en soi, il voit » les Etres qui remplissent son immensité. Principe n que, lumiere du ciel, Pere de tous, il produit to " il arrange tout; il est la raison, la vie, & le mon " ment de tous les Etres (h).

Il enseignoit qu'outre le premier Principe y avoit trois fortes d'Intelligences, les Dieux, Heros, & les Ames (i). Il regardoit les pren

PRINCE Walks I mail 100 for

ARREST CARROLLING

Pour les Notes, Voyez pag. 191.

Wh itio Prin Mati Pyth

mn

denc

ales Ever nt,

his derst ge o its |

has , Go o pa

nd f ke t le is useth heir

od, ated nive hat be

ple, pr very otio

le ta e th , an

Sto Pla Flo ) Dio

) Co Die ANCIENT THEOLOGY.

mmutable Reason, and eternal Power of Provi-

dence (a).

8 1

0115

unj

ma

inte

itt

pe u

tol

mou

ne i

ux,

rem

What is still more furprising in Thales, is his detion of the foul: He calls it a " felf moving Principle (b), thereby to distinguish it from Matter.

Pythagoras (c) is the second great philosopher after

ales, and chief of the Italick School.

Every body knows the abstirence, silence, retirent, and great purity of mo: als which he required his disciples. He was very sensible, that human derstanding alone could never attain to the knowge of divine things, unless the heart was purged its passions. Now these are the notions which

has left us of the Deity.

God is neither the object of fense, nor subject passion; but invisible, only intelligible (d), nd fupremely intelligent (e). In his body he is ke the light, and in his foul he refembles truth (f). le is the universal Spirit that pervades and diffeth itself over all Nature. All beings receive heir life from him (g). There is but one only od, who is not, as some are apt to imagine, ated above the world, beyond the orb of the niverse; but being himself all in all, he sees all hat beings that fill his immensity. The only prinple, the light of heaven, the Father of all, produces every thing, he orders and disposes very thing; He is the reason, the life, and the otion of all Beings (h).

le taught that besides the first Principle, there e three forts of intelligent beings, Gods, He-, and Souls (i). He considered the first as

Diog. Laert. lib. 8.

Stob. Eccl. Phys. cap. 8. Plut.de Plac. Phil.lib. 4.car. 2 Stob. Eccl. Phys.cap. 40. Flor Olymp. 60. (d) Plut. Vita Numa.

Diog. Laert. lib. 12. (f) Vita Pyth. Porphyr.

Cohots. 1. ad Grec. p. 18. St. Just.

comme les images inaltérables de la Souveraine intelli gence, les Ames humaines comme les moins parfaite des substances raisonnables, & les Héros comme de Etres mitoyens placés entre les deux, pour éleverle Ames à l'union Divine (a).

ne m

an f

es; a

etwe

the

Thu

led v

e far

iers ]

as to

ctive This

ribe

incip

ung e

unde

r the

rldo

the

he f

pref

ribin ut p

Pytha

be a f

urthe

dto

od, b

is in his ]

pose

real i

oul

bted

s, fi ) Hie · Cic. Pluc.

) Id Tul ol. I

Il nous représente ainsi l'Immensité comme rempli d'Esprits de différens ordres (b). Thalès avoit la mên idée. Ces deux Sages avoient puise cette doctrine Egypte, où l'on croyoit que c'étoit borner la Puissan Divine, que de la supposer moins féconde en intellige

ce, qu'en objets matériels.

C'est là le vrai sens de cette fameuse expression tribuée aux Pythagoriciens, que l'Unité a été le Pril cipe de toutes choses, & que de cette Unité éto fortie une Dualité infinie. On ne doit pas entent par cette Dualité les deux Principes de Manes; mais Monde d'Intelligences & de Corps, qui est l'effet de l'Unité est la cause. C'est là le sentiment de Porphy (c). Il doit être préféré à celui de Plutarque, qui w attribuer à Pythagore le système Manichéen, sans donner aucune preuve.

Pythagore définissoit l'Ame comme Thales, un Pri cipe qui se meut lui-même (d). " Il soutenoit de p » qu'en sortant du corps, elle se reunit à l'Ame > Monde (e); qu'elle n'est pas un Dieu, mais l'ouvre n d'un Dieu éternel (f), & qu'elle est immortelle » cause de son principe (g).

Ce Philosophe croyoit quel'homme étoit composé det parties : de l'Esprit pur , d'une matiere éthérée, appelloit le char subtil de l'Ame, & d'un corps mon ou groffier. Il étoit encore redevable de cette idet Egyptiens, qui l'avoient dannée peut-être aux Hebres

Pour les Notes, Voyez pag. 193.

e unalterable Images of the Sovereign Mind; huan fouls as the least perfect of reasonable substans; and Heroes as a fort of middle beings placed tween the two others, in order to raise up Souls

the divine union (a).

ny

118

Pri

e pi

ne

ivra

telle

detr

, 94 mor

déed bre

Thus he represents to us the Divine Immensity as led with Spirits of different orders (b). Thales had e same notion, a notion which those two philosoers had learned in Egypt, where they thought is as to stint the Divine power to suppose it less prodive in intelligent beings, than in material ones. This is the true sense of that famous expression ribed to the Pythagoreans, that Unity was the inciple of all things, and that from this Unity there ung an infinite Duality. We are not by this Duality understand two Persons of the Christian Trinity. the two Principles of the Manichees: but a orld of intelligent and corporeal substances, which the effect whereof Unity is the cause. he fentiment of Porphyry, (c) and it ought to preferred before that of Plutarch, who is for ribing the Manichean system to Pythagoras, wiut producing for it any proof.

Pythagoras agreed with Thales in defining the Soul e a felf-moving Principle (d). " He maintained orther, that when it quits the body, it is reunidto the Soul of the World (e); That it is not a od, but the work of an eternal God (f), and that is immortal on account of its principle (g).

his Philosopher was of opinion, that Man was posed of three parts, of a pure Spirit, of an real matter, which he called the subtile vehicle boul, and of a mortal or gross body. He was bted likewise for this notion to the Egyps, from whom 't is likely the Hebrews have

Hierocl. Com. in Carm. Aurea Pyth. (b) Laert. de Cic. de Leg. L. 2, p. 1197. (c) Porphyr. Vita Pyth. Pluc. Plat. Phil. l.4.cap. 2. (e) Cicer. de Senect. c. 21. Id. de Nat. Deor. l. 2. Tusc. lib. 1. & de Consol. p. 1300.

## 194 THEOLOGIE ANCIENNE.

dont la Théologie distingue l'Espris (a) pur, le Corps (b

ec

nin

s d

mag

0 6

Wa

ne p

hey

oug

hey nax

The

a d

e In

at t

eave

rm ,

whi

irit

the

yfian

feco

e Sp

Goc

is is

that ules;

im , t thei Pytha

ond d

subti

ence

а) Пи

Od

céleste, & le Corps (c) terrestre.

Les Pythagoriciens appellent souvent le char subtile le corps céleste, l'Ame, parce qu'ils la regardent com me la vertu adive qui anime le corps terrestre. Ce ce qui fait croire à ceux qui n'appresondissent point la Philosophie, qu'ils regardoient la substance pensant comme matérielle. Rien n'est plus faux. Ils distinguoient toujours entre l'entendement ou l'Esprit pur & l'Ame ou le Corps éthéréen. Ils regardoient l'u comme la source de nos pensées, l'autre comme la cau de nos mouvemens, & les croyoient deux substances di férentes. Anaxagore, comme nous verrons bientôt redressa cette erreur.

Les anciens Poëtes Grecs avoient déguisé cette opinio Ils appelloient le corps céleste le Simulacre, l'Image l'Ombre, parce qu'ils s'imaginoient que ce corps sub en descendant du Ciel pour animer le corps terrest en prenoit la forme, comme la fonte prend celle du mo où on la jette. Ils disoient qu'après la mort, l'Est revêtu de ce char subtil s'envoloit vers les régions la Lune, où ils avoient placé les Champs Elyse Selon eux, il arrivoit là une seconde mort par lasse ration de l'Esprit pur d'avec son char. L'un set nissoit aux Dieux, & l'autre restoit dans le sejour Ombres. " C'est pour cela qu'Uly sie dit dans l'Odyste » qu'il apperçut dans les Champs Elyfées le divinh » cule, c'est-à-dire son image, continue le Pot so car pour lui il est avec les Dieux Immortels, & » à leurs festins (d).

Pythagore n'adoptoit point la fiction poétique de feconde mort. Il enseignoit que le pur Esprit & sons subtil étant nés ensemble, étoient inséparables, étournoient après la mort à l'Astre d'où ils été descendus.

Pour les Notes, Voyez pag. 195.

earned in their Divinity to distinguish the pure (a) pirit, the animal(b) Soul, and the terrestrial (c) Body. The Pythagoreans speaking of the subtile vehicle r the celestial body, frequently call it the Soul; ecause they consider it as the active power which nimates the terrestrial body. This has made such do not thoroughly understand their Philosophy magine, that they believed the thinking Substance, be material; whereas nothing is more false. They ways distinguished between the Understanding or te pure Spirit, & the animal Soul or ethereal Body. hey confidered the one as the fource of our oughts, the other as the cause of our motions. hey believed them to be two different substances. naxagoras, as we shall foon fee, rectified this error. The old Greek Poëts had dreffed up this opinion a different guise. They called the ethereal body, e Image, or the Shadow; because they fancy'd eftr at this fubtile body, when it came down from eaven to animate the terrestrial body, assumed its mo Ep m, just as melted metal takes that of the mold ions which it is cast. They said, that after death, the lyse irit still clothed with this subtile vehicle, flew up la fe the regions of the Moon, where they placed the fe 11 ysian fields. And there, as they imagined, a sort our second death ensued by the separation of the dyste e Spirit from is vehicle. The one was united to inH Gods, the other staid in the abode of the Shades. Poët is is the reason why Ulysses says in the Odysseis, 8 0 hat he saw in the Elysian fields the divine Herules; i. e. his Image, fays the Poët; as for im, he his with the immortal Gods, and affifts t their banquets (d). que de

Pythagoras did not adopt the poëtick fiction of a ond death. He held, that the pure Spirit, and subtile vehicle being born together, were infeable, and returned after death to the Star from

ence they descended.

ge lubt

s fond

5,8

ls éto

a) Πνευμα. (b) Ψυχή. (c) Σωμα.

Ody J. L. 11. p. 167.

## 196 THEOLOGIE ANCIENNE.

Je ne parle point ici de la Métempsycose; ellen regardoit que les Ames qui s'étoient dégradées & corrompues dans les corps mortels. J'en parlerai dans la se

he

I

ha

he

fa

th

of

an

pro

and Af

ne /

ter

ecef

ie fi

onte

e de

ecel

iced

pure

nive. Acci

es : "

of ac

prope

fome

vity.

e of i

es th

" 2. Princi

a) St b) F

c) Pl d) As

conde partie de ce Discours.

Je finis l'article de Pythagore par le sommaire que Saint Cyrille sait de la doctrine de ce Philosophe. Nou voyons clairement, dit ce Pere, que Pythagore souse noit qu'il y avoit un seul Dieu, principe & cause voutes choses, qui éclaire tout, qui anime tout, qui tout émane, qui a donné l'être à tout, & qui en l'origine du mouvement (a).

Après Pythagore vient Anaxagore (b), de la Sa Ionique, né à Clazomene, & maître de Periclès, l'es Athénien. Ce Philosophe fut le premier après l'es dans l'Ecole Ionique, qui sentit la nécessité d'inte duire une souveraine Intelligence pour la formation l'Univers. Il rejetta avec mépris, & résuta avec sont doctrine de ceux qui soutenoient que la Nécessité (c) au gle, & les mouvemens sortuits de la matiere avoient duit le monde. Il tâcha de prouver qu'une Intelligue pure & sans mélange préside à l'Univers.

Selon le rapport d'Aristote, les raisonnemens d'Ana gore étoient fondés sur ces deux principes: I.» que » dée de la matiere ne rensermant pas celle de sore » mouvement ne peut pas être une de ses propriétés » faut, par conséquent, disoit-il, chercher ailleut » cause de son activité. Or ce principe actif, en » que cause du mouvement; il l'appelloit l'Au » parce qu'il anime l'Univers (d).

2. " Il distinguoit entre ce Principe universe mouvement, & le Principe pensant; il appella

Pour les Notes, Voyez pag. 197.

I do not speak here of Transmigration, which nly related to fuch Souls as were degraded and orrupted in mortal bodies. I shall treat of it in

he second part of this Discourse.

116

ed

16

Sec

, H Th

intr

on

orce

ave

ntp

liga

Ana

que

rie

étés

lleurs

en

1'An

pello

I cannot conclude this article of Pythagoras better han with the fummary which St. Cyril gives us of he doctrine of this Philosopher. "We see plainly, fays that father, that Pythagoras maintained, that there was but one God, principle & cause of all things, who enlightens every thing, who animates every thing, from whom every thing proceeds, who has given being to all things, and is the source of all motion (a).

After Pythagoras comes Anaxagoras (b) of the pnick Sect, born at Clazomena, & master to Pericles ne Athenian Hero. This Philosopher was the first ter Thales in the Ionick School who perceived the ecessity of introducing a supreme intelligence for e formation of the Universe. He rejected with intempt, & with great strength of reason refuted e doctrine of those who held, that (c) a blind ecessity, & the casual motions of matter had prored the World. He endeavoured to prove, that pure & uncompouded Spirit presides over the niverse.

According to Aristotle's account, the reasoning of naxagoras was founded upon these two princies: " I. That the idea of matter not including that of active force, motion could not be one of its properties. We must therefore, said he, seek somewhere else to find out the cause of its activity. Now this active principle, as it was the caufe of motion, he called the Soul, because it animaes the Universe (d).

2. He distinguished between this universal principle of motion, & the thingking Principle

a) St. Cyril. contra Julian. Lib. 1, p. 85.

b) Flor. Olymp. 80. c) Plut. Vita Peric.

d) Arist. de Anim. lib. 1. eap. 2. p.619. Ed. Paris 1629.

» dernier l'Entendement (a). Il ne voyoit rien dans le » matiere qui fût semblable à cette propriété; de là il » concluoit qu'il y avoit dans la Nature une autre subse » tance, que la matiere. Mais il ajoutoit que l'Ame » & l'Esprit étoient la même substance, qu'on distin-» guoit selon les opérations, & que de toutes les Esen-» ces, elle étoit la plus simple, la plus pure, & la plus » exempte de mélange.

whi

not.

this

ther

mat

one

in r

the The

ods

the S

Pla

the

escar

at th

Cla ey b

not

ese t

e ev

linta

his

atu

icks

mid

ce a

mati

se o Socn

amo un a) II b) P d) I

Ce Philosophe passoit à Athenes pour un Athée, parce qu'il nioit que les Astres & les Planetes fussent des Dieux (b). Il soutenoit que les premiers étoient des Soleils, les autres des Mondes habitables. Le Système de la plu-

ralité des Mondes est très-ancien.

Platon (c) accuse Anaxagore d'avoir expliqué tous le Phénomenes de la Nature par la Matiere & le Mouve ment. Descartes n'a fait que renouveller ce sentiment Il me semble que c'est avec grande injustice qu'on attaqueroit le Philosophe de Clazomene, ou son imitateur puisque l'un & l'autre pose pour principe que le mouve ment n'est pas une propriété de la matiere, & que la loix du mouvement sont établies avec connoissance deffein. En supposant ces deux principes, il me parol que c'est avoir une idée plus noble & plus digne de Divinité, de soutenir qu'étant présente à son ouvrage elle donne la vie, l'être & le mouvement à toutes le créatures, que d'imaginer avec les Péripatéticiens de Intelligences subalternes, des formes substantielles, de Etres mitoyens & indéfinissables, qui produisent tou les différens arrangemens de la matiere. Aristote son Ecole en multipliant les causes secondes, ont deroit à la Cause premiere sa puissance & sa gloire.

Socrate (d) suit de près Anaxagore. On dit vulgaine ment qu'il a été Martyr de l'Unité Divine, pour avoirt

Pour les Notes, Voyez pag. 199-

which last he called the Understanding (a). He saw nothing in Matter that had any resemblance to this property; and from thence he inferred, that there was in Nature another substance besides matter. But he added, that the Soul & Spirit were one & the same substance, distinguished by us only in regard of its different operations, & that of all essences it was the most simple, the most pure, & the most exempt from all mixture & composition. This Philosopher passed at Athens for an Atheist, ecause he denied that the Stars and Planets were ods (b). He maintained, that the first were Suns, the latter habitable Worlds. So very ancient is e System of a plurality Worlds, which has been enerally thought to be modern.

eux

lu

sles

Lye

ent

tta-

eur

uve

· la

e 6

2701

le l

200 s la

sde

de

tou te d

érob

raire

irro

Plato (c) accuses Anaxagoras of having explained the Phanomena of Nature by Matter & Motion. escartes has only revived this opinion. I cannot t think it very unjust to attack the Philosopher Claromena or his follower on this account, fince ey both lay it down for a principle, that motion not a property of matter, & that the laws of ption are settled with thought & desing. Supposing ese two principles, he gives us a nobler idea, & e every way more worthy of the Deity, who intains, that God being always himself present his work, gives life, being & motion to all atures, than he who imagines with the Peripaicks, that certain inferior Spirits, substantial forms, middle beings, which they cannot define, proce all the various modifications & arrangements matter. Aristotle & his School, by multiplying send causes have in some measure deprived the first fe of his power & glory.

Socrates (d) follows close after Anaxagoras. The amon notion is, that he was a Martyr for unity of the Godhead, in having refused

a) Ibid. pag. 620.

Plat. de Legib. l. 10, p.886. (c) Plat. in Phad. p.73. d) Flor. Olymp. 90.

o p

olop

eit.

ed '

ot |

ods

ho

So th

rio

ern

brid

15

fan

ith

od.

le c

ppea

ech

liev

that

kno

mat

tion

that

pecu

conf

whe & is you Ari

at. W

m,

vern

mot

(a) 1 (b)

fusé son hommage aux Dieux de la Grece; mais c'estumerreur. Dans l'apologie que Platon sait de ce Philosphe, Socrate reconnoît des Dieux subalternes, & enseigne que les Astres & le Soleil sont animés par des Intelligences, auxquelles il saut rendre un culte divin. Leméme Platon dans son Dialogue sur la Sainteté (a), nous apprend que Socrate ne sut point puni pour avoir nié qu'ily eût des Dieux inférieurs, mais parce qu'il déclamoi hautement contre les Poëtes qui attribuoient à ces Divinités des passions humaines & des crimes énormes.

En supposant plusieurs Divinités inférieures, Socrat n'admettoit cependant qu'un seul Principe éternel Xénophon nous a laissé un excellent abrégé de la This logie de ce Philosophe. C'est peut-être le plus important morceau qui nous reste de l'Antiquité. Il contient le entretiens de Socrate avec Aristodeme, qui doutoit d Pexistence de Dieu. Socrate lui fait remarquer d'abon tous les caracteres de dessein, d'art & de sagesse répan dus dans l'univers, & sur-tout dans la mécanique d corps humain (b). " Croyez-vous, dit-il ensuite » Aristodeme, croyez-vous que vous soyez le seul en » intelligent? Vous savez que vous ne possédez qu'un » petite parcelle de cette matiere qui compose le monde » une petite portion de l'eau qui l'arrose, une étinel » de cette flamme qui l'anime. L'intelligence vous appa » tient-elle en propre? L'avez-vous tellement rett » & renfermée en vous-même, qu'elle ne se trouve nu " part ailleurs? Le hazard fait-il tout, sans qu'il ya » aucune sagesse hors de vous?

Aristodeme ayant replique qu'il ne voyoit poi ce sage Architecte de l'Univers, Socrate lui le pond: "Vous ne voyez pas non plus l'ame qui go verne votre corps, & qui regle tous ses mous mens; vous pourriez aussi-bien conclure que vo

Pour les Notes, Voyez pag. 201.

p pay his homage to the Gods of Greece; but it is a militake. In the apology that Plato makes for this Phisopher, Socrates acknowledgeth certain subordinate letties, & teaches that the Stars and the Sun are nimated by Intelligences who ought to be worshiped with divine honours. The same Plato in his Diague upon Holiness, (a) tells us, that Socrates was of punished for denying that there were inferior ods, but for declaiming openly against the Poëts, tho ascribed humain passions and enormous crimes those Deities.

Ply

att

nel

téo

tan

t le

it d

bor

pan

ie d

te

u'un

onde

ncel

ippal

retif

e nul

lya

t poil

ui 1

11 go

moun

Socrates however, whilst he supposed several inrior Gods, admitted all the while but only one ternal Principle. Xenophon has left us an excellent bridgment of the Theology of that Philosopher. is perhaps the most important piece we have left fantiquity. It contains the conversation of Socrates th Aristodemus, who doubted of the existence of od. Socrates makes him at first take notice of all e characters of delign, of art, & of wildom that pear all over the universe, & particularly in the echanism of the human body. " (b) Do you believe, fays he then to Aristodemus, can you believe that you are the only intelligent being? You know that you possess but a little particle of that watter which composes the world, a finall portion of that water which moistens it, a spark of that flame which animates it. Is understanding peculiar to you alone? Have you so engrossed & confined it to yourself, that it is to be found no where elfe? Does blind chance work every thing, & is there no such thing as wisdom besides what you have ?

Aristodemus having reply'd, that he did not see at wise Architect of the Universe; Socrates answers m, Neither do you see the soul which governs your own body, and regulates all its motions: you might as well conclude, that you

<sup>(</sup>a) Plat. Euty: b. pag. 5. 6 6.

<sup>(</sup>b) Ken. Mem. Sor. Ed. Baft. 1 47 9 . lib. 1. pag. 573

do

mai ce i

Ar

eing

ole 1

refi

plea

whi vife

fes?

vera

be a

can

Ath the thin Soc

rifto

fro

O A

God

will Pla

inci

De

ne c

ntin

nde

nt |

the

rfec

perf

em.

his

k or

» ne faites rien avec dessein & raison, que de soutenir se que tout se fait par hazard dans l'Univers.

Aristodeme ayant reconnu un Etre souverain, dout cependant de la Providence, parce qu'il ne comptend pa comment elle peut tout voir à la fois. Socrate lui re plique: » Si l'Esprit qui réside dans votre corps le meu » & le dispose selon sa volonté, pourquoi la Sages » Souveraine qui préside à l'Univers, ne peut-elle pa » aussi régler tout comme il lui plast? Si votre ai » peut voir les objets à la distance de plusseurs stades » pourquoi l'ail de Dieu ne peut-il pas tout voir àl » fois? Si votre Ame peut penser en même temps à c » qui est à Athenes, en Egypte, & en Sicile, pourque » la Sagesse Divine ne peut-elle pas avoir soin de tout » étant présente par-tout à son ouvrage?

Socrate sentant enfin que l'incrédulité d'Aristodem venoit plutôt de son cœur que de son esprit, conche par ces paroles : » O Aristodeme, appliquez-vous su » cérement à adorer Dieu, il vous éclairera, & su » vos doutes se dissiperont bientôt!

Platon (\*), disciple de Socrate, suit les mêmes principes. Il vivoit dans un temps où la doctrine de Démo crite avoit sait de grands progrès à Athenes. Le deste de toute sa Théologie, est de nous donner des sentime nobles de la Divinité; de nous montrer que les Am n'ont été condamnés à animer des corps mortels pour expier les sautes commisses dans un état précédent d'enseigner ensin que la Religion est le seul moyen nous rétablir dans notre premiere grandeur. Il méputous les dogmes de la superstition Athènienne, & the d'en purger la Religion. Le principal objet de ce Phil sophe est l'homme immortel. Il ne parle de l'homme politique, que pour montrer que le plus court chemin

Pour la Note, Voyez pag. 203.

do nothing yourself with design an reason, as maintain that every thing is done by blind chance in the Universe.

ce in the Universe.

re

leu

pa

ai

des d l

àd

quo

out

dem

s fi

to

prin

delle

cime! Am

15 q

éden

yen !

nepri

Phil

ioma emin

Aristodemus at length acknowledging a supreme eing, is still in doubt as to Providence; not being he to comprehend how the Deity can fee every ing at once. Socrates replies: " If the Spirit that refides in your body moves and disposes it at its pleasure, why should not that Sovereign Wisdom which prefides over the Universe, be able likevise to regulate and order every things as he pleales? If your eye can fee objects at the distance of several furlongs, why should not the eye of God be able to fee every thing at once? If your Soul can think at the same time upon what is at Athens, in Egypt, & in Sicily; why should not the Divine Mind be able to take care of every thing, being every where present to his work? Socrates perceiving at last that the infidelity of ristodemus did not arise so much from his reason from his heart, concludes with these words: O Aristodemus, apply yourself sincerely to worship God: he will enlighten you, & all your doubts will foon be removed!

Plato (\*), a disciple of Socrates, follows the same inciples. He lived at a time when the doctrine Democritus had made great progress at Athens. he design of all his Theology is to give us noble ntiment of the Deity; to shew us that Souls were ndemned to animate mortal bodies, only in order expiate faults they had committed in a preexistent state; and in fine, to teach that Religion the only way to restore us to our first glory and resction. He despises all the tenets of the Athenian perstition, and endeavours to purge Religion of the Inches of the simmortal capacity. He speaks of him in his politic one, only to shew that the shortest way to

<sup>(\*)</sup> Opmy, 200.

l'immortalité est de remplir pour l'amour du beau la

devoirs de la société civile.

Platon, dans un de ses Dialogues, désinit Dieu, le Cause productrice qui sait exister ce qui n'étoit pas auparavant (a). Il semble par là qu'it ait eu une ide de la création. La Matiere, selon lui, n'étoit éternelle que parce qu'elle étoit produite de tout temps. Il nest jamais regardée comme indépendante de Dieu, ni commune émanation de sa substance, mais, comme une véntable production (b). It est vrai que dans son Time Locrien (c) il appelle quelquesois la substance divin une matiere incréée; mais il la distingue toujours d'Univers sensible, qui n'en est qu'un esset & une production.

Il n'est pas surprenant que Platon aidé de la seu dumiere naturelle ait connu la création. Cette vént [quelqu'incompréhensible qu'elle paroisse à l'entendement jini] ne renserme aucune contradiction. En esset quan Dieu crée, il ne tire pas l'être du néant, comme du sujet sur lequel il opere; mais il fait exister ce qui n'e toit pas précédemment. L'idée de puissance insuspose nécessairement celle de pouvoir produire de nouve les substances, austi-bien que de nouvelles formes. Fai exister une substance qui n'existoit pas auparavant, neu rost pas plus inconcevable que de faire exister une formes n'étoit pas auparavant; puisque dans l'un & da l'autre cas on produit un Etre nouveau. Ce passage néant à l'être embarrasse également dans tous les das

Pour les Notes, Voyez pag. 205.

imn loci:

ffici being had thin creat inde fubil

deed he ca it alv ider

N

ight of the nenfit implements out the nenfit implements out the near the ne

The of be news not exercise to the terms of the terms of

n co hey

produ

(b)

el A Calai immortality is to discharge all the duties of civil and locial life for the love of virtue.

Plato in one of is Dialogues defines God, the ficient Cause which makes things exist that had no kings before (a). A definition which shews that he had an idea of the creation. Matter, in his way of hinking, was not eternal in any fense but as it was reated from eternity. He never thought it either independent upon God, or any emanation of his ubiliance, but real production (b). Speaking inleed of the Divine substance in his Timœus Locrus, he calls it an uncreated matter (c); but he distinguishes talways from the sensible Universe, which he con-

iders merely as an affect and a production.

née

in

d

DTO

éril

mel MAI

d'u

n'e nfin 2116

Fai ne pa ne gi

do

Nor is it furprifing that Plato, who had only the ight of nature to instruct him, should be convinced of the creation. That truth [ however incomprelensible it may appear to finite minds ] does yet imply no contradiction. In reality, when God reates, he does not draw a being out of nothing, sour of a subject upon which he works; but he makes something exist which did not exist before. The idea of infinite power necessarily supposes that of being able to produce new substances, as well as news forms. To make a substance exist which did not exist before, has nothing in it more incon-ceivable than the making a form exist which was not before; for in both cases there is a new being de produced; and whatever difficulties there are neget in conceiving the passage from nothing to being, hey are as puzzling in the one as in the other.

el Moderator tanti operis ut Aristoteli placet?
(c) Ιδεαν όλαν άισθητου τε έκχουου τουτεων. Plate Tim. Los. pag. 1089.

<sup>(</sup>a) Mountine racavécamen sivai Suramir, n' tis de ution y syuntas tois win suportepar gos volepor yiverdat. Plat. Sophist. p. 189, Ed. Franc. 1602.

<sup>(</sup>b) Cic. Tufc. Queft: lib. 1. p. 10 19. Possumusne dubiare quin mundo præsit aliquis Effector ut Platoni videtur,

Or comme on ne nie pas qu'il y ait une force mouvante, quoiqu'on ne concoive pas comment elle agit; de même il ne faut pas nier qu'il y ait une puissance créatrice, parce que nous n'en avons pas une idée claire.

As

mos

ects

ow

I

. PI

E

he be

H

ore

uer

of

wh

cef

I is

es ti

me isibl

fthe

Th

rst ]

lthe

imfe

mpi

hich

nderi

e fu

em

trut the of T

(d)

emar Princ

(a) P (c) I

(d) 1203

Revenons d Platon. (a) " Il appelle Dieu le souven rain Architecte qui a créé l'Univers & les Dieux, & » qui fait tout ce qu'il lui plaît dans le Ciel, sur la Ter-

" re, & aux Enfers.

Il considere la Divinité dans sa solitude éternelle avant la production des êtres finis. Il dit souvent d'après les Egyptiens » que cette premiere source de la Divinit » est environnée de ténebres épaisses; que nul mortel na » peut les pénétrer; & qu'il ne faut adorer ce Die » caché que dans le silence ... C'est ce premier Principa qu'il appelle en plusieurs endroits l'Etre, l'Unité, le Bien souverain; (b) le même dans le monde intelligent, que le Soleil dans le monde visible. Ce selon Platon, cette fontaine de la Divinité que les Poeta nommoient Cœlus.

Ce Philosophe nous représente ensuite le premier Ett comme sortant de son unité pour considérer toutes le différentes manieres par lesquelles il peut se dépoinds au-dehors. Par là se forme dans l'entendement divin, monde intelligible, contenant les idées de toutes choses les vérités qui en réfultent. Platon fait toujours une dif tinction entre le Bien suprême, & cette Sagesse qui n'e est que l'émanation. n Ce qui nous présente la venit » dit-il, & ce qui nous donne la raison, est le bie » suprême. Cet Etre est la cause & la source de » vérité (c) ; il l'a engendrée semblable à lui-mêm » (d) Comme la lumiere n'est pas le Soleil, mais so » émanation; de même, la Vérité n'est pas le premie » Principe, mais son émanation. Comme le Soleil not

Pour les Notes, Voyez pag. 207.

As therefore it cannot be denied but that there is a moving power, though we do not conceive how it cts: so neither must we deny that there is a creating ower, because we have not a clear idea of it.

To return to Plato (a). "He calls God the fupreme Architect, who created the Heavens, the Earth, and the Gods, and who does whatever he pleases in Heaven, in Earth, & in the Shades

below.

lle

res

ille

ne ieu

ipe

, le

Cef

ëte

Etn

es le

indr

n,

fes &

e dif

n'el

erite

bie

de l

même

218 0

remie

l non

He confiders the Deity in his eternal folitude beore the production of finite beings. He fays freuently like the Egyptians, " That this first source of the Deity is surrounded with thick darkness, which no mortal can penetrate, & that this inacceffible God is only to be adored by filence. is this first Principle wich he calls in feveral plaes the Being, the Unity, the supreme Good (b); the me in the intelligent world, that the Sun is in the ifible world. 'T is in Plato's opinion, this fountain

the Deity that the Poëts called Calus.

This Philosopher afterwards represents to us this of Being as fallying out of his unity to confider the various manners by which he might represent inself exteriorly, & thus the intelligible world, Imprehending the ideas of all things, & the truths hich refult thence, was formed in the Divine derstanding. Plato always distinguishes betveen e supreme Good, & that Wisdom which is only emanation from him. "That which offers us truth, fays he, & that which gives us reason is the supreme Good. He is the cause and source of Truth; (c) he hath begotten it like himself. (d) As the light is not the Sun, but an emanation of it; so Truth is not the first Principle, but his emanation. As the Sun not

<sup>(</sup>a) Plat. de Rep. lib. 10.p.749. (b) De Rep. 1.6.p. 686. (c) De Rep. lib. 6, p. 687.

<sup>(</sup>d) Ibid. TETOV Taiver queal me réger Tor TE ασθά έκχονον δυ ταγαθόν έγέννησεν έαυτω.

» seulement éclaire les corps, & les rend visibles; mais » encore qu'il contribue à leur génération & à leur ac- » croissement; de même le Bien suprême fait non-seule- » ment connostre les créatures, mais il leur donne aussi leur être & leur existence «. C'est cette émanation qu'il appelle Saturne, ou le fils de Cœlus.

10

bi

gr kn

be

atu

In

l th

fe &

) 1

rpo

fu

his

Ju

om

ly i

Ari

teti

& 1

a Su

exte

with

by o

ble ,

himi emp

In h

ole,

icts v

ourc

In h

he fr

being

11 11.

(a) L. (b) A

(c) M 628.

Il considere enfin la Cause productrice comme animant l'Univers & lui donnant la vie & le mouvement. Dans le dixieme Livre de ses Loix (a) il prouve que la cause du mouvement ne peut pas être corporelle, parce que la matiere n'est point active par elle-même, & suppose un autre principe pour la mouvoir. Il nomme ce premie Moteur l'Ame du Monde, & Jupiter ou le fils de Saturne. On voit par là que la Tritiné de Platon ne renferme que trois Attributs de la Divinité, & nullement trois Personnes.

Aristote, Disciple de Platon & Prince des Philosophes Péripatéticiens, appelle Dieu » (b) l'Etre Eterne » & Vivant; le plus noble de tous les Etres, une substant » ce totalement distincte de la matière, sans étendut » sans division, sans parties, & sans succession; que comprend tout par un seul acte, qui demeurant in » mobile en soi remue tout, & qui possede en lui-même » un bonheur parsait, parce qu'il se connoît lui-même » & se contemple avec un plaisir insini.

Dans sa Métaphysique il pose pour principe " ?
Dieu (c) est une Intelligence souveraine, qui agit av
nordre, proporcion & dessein; & qu'il est la source s
bon, du beau, & du juste.

Dans son Traité de l'Ame, il dit so que l'Ité so le le suprême (d) est par sa nature le ple sancien de tous les Etres, qu'il a une dominate souveraine sur tout «. Il dit ailleurs (e) » que

Pour les Notes, Voyez pag. 209.

e- 5:11

ant

ans

24(

que

niei

Sa

ren

men

loso

erne

ftan

idue

in

men

neme

22 9

t av

ce l

l'Ite

p!

natio

que

only gives light to bodies, & makes them visible, but contributes likewise to their generation & growth; so the supreme Good not only gives knowledge to creatures, but gives them their being and existence too ", This emanation he calls aurn, or the son of Calus.

In short, he considers the productive Cause of I things, as animating the Universe, & giving it & motion. In the tenth book of his Laws, he proves that the cause of motion cannot be proreal because matter is not active in its nature; supposes another principle to put it in motion. his first Mover he calls the Soul of the World, Jupiter, or the son of Saturn. So that it is plain om hence, that the Trinity of Plato comprehends thy three Attributes of The Deity, and not three ersons.

Aristotle, Plato's disciple, & Prince of the Peritetick Philosophers, calls God (b) " the eternal
& living Being, the most noble of all Beings,
a Substance entirely distinct from matter, without
extension, without division, without parts, and
without succession; who understands every thing
by one single act, & continuing himself immoveable, gives motion to all things, & enjoys in
himself a perfect happiness, as knowing & contemplating himself with infinite pleasure.

In his Metaphysiks he lays it down for a prinple, that God (c) " is a supreme Intelligence which acts with order, proportion & design; & is the source of all that is good, excellent, and just. In his Treatise of the Soul, he says, " that the supreme Mind (d) is in its nature prior to all

beings, that he has a fovereign dominion over Il ". And in other places he fays, " (e) that the

<sup>(</sup>a) Lib. 10, pag. 951, 952. b) Arifb. Ed. Paris 1629, Metaph.lib. 14, cap. 7, p. 1000. (c) Metaph.l. 14.c. 10, p. 1005. (d) Id. de Anim l. 1.c. 7, 628. (d) Met. l. 1, c. 2, 3, pag. 844, 845.

irst

or

enf

he i

he he f

The

y c

at it

vine

uld

Befi

ges

er th

ays

Deiti

nape

nver

eop

WS.

ubsta

over

enu ne v

licer

s & Epic

yth

y w

ugh

Ween

bli

ure .

ho

S W

that an

ofs

) Ib

» premier principe n'est ni le Feu, ni la Terre, ni l'Eau
» ni rien de sensible; mais que l'Esprit est la cause de l'U» nivers, & la source de tout l'ordre & de toutes les beau
» tés, aussi-bien que de tous les mouvemens & de toute
» les formes qu'on y admire.

Ces passages prouvent qu'Aristote ne soutenoit l'éte nité du monde que comme d'une émanation possérieur en nature à l'Intelligence Divine, qui étant tout ad & toute énergie ne pouvoit pas demeurer dans l'oi

siveté.

Outre cette substance premiere & éternelle, il recon noît plusieurs autres Intelligences qui président aux mouvemens des Spheres Célestes. » Il n'y a, dit-il, qu'u » seul premier Moteur & plusieurs Dieux subalternu » (a) Tout ce qu'on a ajouté sur la forme humaine d » ces Divinités sont des sictions saites exprès pour in » struire la multitude, & pour faire observer les bon » nes loix. Il faut réduire tout à une seule Substance » primitive, & à plusieurs Substances subordonnées » qui gouvernent sous elle. Voilà la pure doctrine de » anciens échappée du naufrage des erreurs vulgaires » & des fables poétiques.

Cicéron vivoit dans un temps, où la corruption de mœurs, & le libertinage d'esprit, étoient parvenus leur comble. La Secle d'Epicure avoit prévalu à Rom sur celle de Pythagore; & les esprits les plus sagest raisonnant sur la Nature Divine se contentoient de su ter entre les deux opinions, d'une Intelligence souvers ne, & d'une Matiere aveugle. Cicéron, dans son Traté sur la Nature des Dieux, plaide la cause des Acade miciens qui doutoient de Tout. Il est à remarquer cept dant qu'il résute sort bien Epicure dans son premie Livre, & que les objections qu'il fait dans son troise me comme Académicien, sont beaucoup plus su bles que les preuves sondées sur les merveilles les que les preuves sondées sur les merveilles les sur les merveilles les sur les merveilles les preuves sondées sur les merveilles les des preuves sondées sur les merveilles les sur les merveilles les sur les merveilles les sur les merveilles sur le

Pour la Note, Voyez pag. 211.

inft Principle is neither the Fire, nor the Earth, for the Water, nor any thing that is he object of lense; but that a Spiritual Substance is the cause of he Universe, and the Source of all the order & all he beauties, as well as of all the motions & all he forms which we so admire in it.

These passages shew that Aristotle held the etery of the World only in consequence of his notion tit was an emanation posterior in nature to the vine Mind, who being all act, and all energy,

ald not rest in a state of inactivity.

tes

ter

eu!

ad

oi

con

204 u'u

rnes

in

bon

tano

rées

e de

ires

rus

Rom

gest

e flu

vera

Trac 4 cade

Besides this first & eternal substance, he acknowges feveral other intelligent beings that prefide er the motions of the celestial Spheres. " There is, lys he, but one only Mover, & several inferior Deities. (a) All that is added about the human hape of these Deities, is nothing else but fiction, evented on purpose to instruct the common eople, & engage them to an observance of good ws. All must be reduced to one only primitive ubstance, & to several inferior Substances, which overn in subordination to the first. This is the enuine doctrine of the ancients, escaped from e wreck of vulgar errors and poëtick fables. and licero lived in an age when corruption of mans & scepticism were at their height. The Sect

Epicurus had got the ascendant at Rome over that Pythagoras; & some of the greatest men when y were reasoning about the Divine nature, ught fit to suspend their judgment and waver ween the two opinions, of a supreme Intelligence blind Matter. Cicero, in his Treatise of the remit to the Gods, pleads the cause of every thing, remit is however to be observed, that he resultes Epitrosist with great force of reason in his first book, as for that the objections which he makes in his third, an Academick, are much weaker than the ofs which he draws from the wonders that

<sup>)</sup> Ibid. l. 14, c. 8, p. 1003.

la Nature, qu'il rapporte dans son second Livre, pou démontrer l'existence d'une Intelligence souveraine,

Dans ses autres Ouvrages, & sur-tout dans son Livi des Loix, il nous dépeint » l'Univers comme une Repu » blique (a) dont Jupiter est le Prince & le Pere con » mun. La grande Loi imprimée dans le cœur de tou » les Hommes, est d'aimer le bien public, & les men » bres de la société comme soi-même. Cet amour " l'ordre est la souveraine justice, & cette justice » aimable par elle-même. Si on ne l'aime que po " l'utilité qu'elle procure, on n'est pas bon, mais pol » tique. La souveraine injustice, c'est d'aimer la just » seulement pour la récompense. En un mot, la l » universelle, immuable, éternelle de toutes les Intell p gences, est de chercher le bonheur les unes des autr » comme les enfans d'un même pere.

Il nous représente ensuite Dieu comme une sagesses vergine, à l'autorité de qui toutes les natures intellige tes peuvent encore moins se soustraire que les natures co porelles. " Selon l'opinion des plus sages & des p » grands Génies, dit ce Philosophe, (b) la Loi n » pas une invention de l'esprit humain, ni un établi » ment arbitraire des Peuples, mais une suite de » Raison éternelle, qui gouverne l'Univers.

" L'outrage que Tarquin fit à Lucrece, continu " t-il, n'en étoit pas, moins criminel, parce qu'il » avoit point encore de Loi écrite à Rome contre » sortes de violences. Ce Tyran manqua à la Lote » nelle qui n'a pas commencé à être Loi, lorsqu » le a été écrite, mais lorsqu'elle a été faite. » son origine est aussi ancienne que l'Esprit Divi " car la vraie, la primitive, & la principale

Pour les Notes, Voyez pag. 213.

ond em In L Rep com the

ppea

& t felve & t it or

poli Tis the fal,

bein her He ifdo actic ves o th ays

ion confi Reaf "Th Lucre ts na

any ence he e omn rom

s as rue

a) Ci 993 on

tou

r a

pol

pel

usti

L

tell

rutr

Te so lige

s co

s poi n

de

ntinu

u'il

itre oi ét

7/94

ite.

Divi

ppear in Nature, which he insists on in his seand book, to demonstrate the existence of a su-

In his other Works, & particularly is his Book Legibus, he describes " the Universe (a) as a Republick, of which Jupiter is the Prince & the common Father. The great Law imprinted in the hearts of all Men is to love the publick good, & the members of the common society as themselves. This love of order is the supreme justice, & this justice is amiable for its own sake. To love it only for the advantages it procures us, may be politick, but there's little of goodness in it. Tis the highest injustice to love justice only for

the sake of recompence. In a word the univeral, immutable & eternal Law of all intelligent beings, is to promote the happiness of one ano-

her like children of the same father.

He next represents God to us as a sovereign sistem, from whose authority it is still more imachicable for intelligent natures to withdraw themwes than it is for corporeal ones. "(b) According to the opinion of the wisest and greatest Men, says this Philosopher, the Law is not an invention of human understanding, or the arbitrary constitution of Men, but slows from the eternal

Reason that governs the Universe.

The Rape, which Tarquin committed upon Lucretia, continues he, was not less criminal in its nature, because there was not at that time any written law at Rome against such fort of vioences. The Tyrant was guilty of a breach of he eternal Law, the obligation whereof did not commence from the time it was written, but from the moment it was made. Now its origin s as ancient as the Divine intellect; for the rue, the primitive, & the supreme Law

a) Cic. de Leg. Ed. Amst. 1661. Lib.1.p. 1188,1189.
99,1191, Gc. (b) Ibid. l. 2.p. 1194.

is n grea

is ui

acco

now

has

it fo

re c

(b)

nour

mair

vine

loon

tis

Scho

doct

and

parti

tis e

he S

we d

T

wn

t bo

he I

God

sa

Be

ny r

omr

mb

Ve

ne

ke

) F

6.

Quelle idée ne vous donne pas Cicéron de la Natu de l'Ame dans son Traité de la Consolation! (b) » The solès, dit-il, qu'Apollon lui-même déclara le plus son de tous les Hommes, a toujours soutenu que l'Ame upe parcelle de la Substance Divine, & qu'elle retou ne dans le Ciel si-tôt qu'elle est dégagée du corps mo tel. Tous les Philosophes de l'Ecole Italique ont su vi ce sentiment. C'est leur doctrine constante que ment l'ouvrage de la Divinité, mais une participation de son essence.

» Si quelqu'un doute de ces vérités, continue-t-i » il est facile de les prouver. La nature immortelle del » me est démontrée par deux propriétés que nous y ru » noissons, son activité & sa simplicité.

">Elle est active par elle-même: elle est la source de la source de la source de la soir se propres mouvemens; elle n'a point de principe de le emprunte sa sorce. Elle est par conséquent une in ge de la Divinité, & une émanation de sa lumiere, si si Dieu est immortel, comment l'Ame qui en est so partie peut-elle périr?

De plus, l'Ame est d'une nature simple, sans no lange & sans composition; elle n'a rien de comme avec les Elémens, rien qui ressemble à la Testa à l'Eau, à l'Air, aû Feu. On ne voit dans la service aucune propriété semblable à la mémbre au qui retient le passé, à la raison qui prés

Pour les Notes, Voyez pag. 215.

is nothing else but the sovereign Reason of the great Jove. (a) This Law, says he in another place, is universal, eternal, immuable, It does not vary according to times & places. It is not different now from what it was formerly. The same immortal Law is a rule to all nations, because it has no Author but the one only God who brought it forth and promulged it.

What a noble idea does Cicero give us of the nare or the Soul in his Treatise of Consolation!

(b) Thales, says he, whom Apollo himself pronounced to be the wisest of all Men, always
maintained that the Soul is a particle of the Divine substance, and that it returns to Heaven as
soon as it gets rid of the mortal body to which
tis united here. All the Philosophers of the Italick
School followed this opinion. Tis their constant
softrine that Souls come down from Heaven,
and are not only the work of the Deity, but a
participation of his essence.

be soul is demonstrated by two properties which we discover in it, its activity & its simplicity.

"Tis active of itself; it is the source of all its own motions; it has no principle from whence t borrows its power: It is therefore an image of he Deity, & an emanation of his light. Now if God be immortal, how can the Soul perish that

s a part of him?

.

2tu

Cha

fa

me

tou

mo

t fu

ue

feul

pati

-t-i

lel

Tech

de u

pe d

ie in

ere.

eft 1

ns t

comm

Ter

lan

méma prés Besides the Soul is of a simple nature, without my mixture or composition; at has nothing in sommon with the elements, nothing that rembles the Earth, the Water, the Air, or the Fire. We do not see in matter any property like me memory which retains what is passed; the the reason which foresees what is to

Frag. of the Repub. of Cicero preserved by Lactantius, 6. cap. 8. (b) Cic. de Cons. p. 1300.

" l'avenir, à l'esprit qui comprend le présent. Tout
" ces qualités sont divines, & ne peuvent venir que d
" Dieu seul. L'Ame qui sort de Dieu participe à sonéte
" nité. C'est cette espérance qui rend les Sages tra
" quilles aux approches de la mort. C'est cette atten
" qui sit boire à Socrate avec joie la coupe sate
" Les Ames ensoncées dans la matiere craignent la de
" solution de ce corps, parce qu'elles ne songent à n
" qu'à ce qui est terrestre. O pensée honteuse, & q
" doit faire rougir les mortels! L'homme est la se
" créature sur la terre qui soit alliée à la Divinité,
" & qui en ait la connoissance; cependant il est as
" aveugle & insensé pour oublier son origine célesse,
" pour graindre de retourner sans sa Patrie.

Tels étoient les raisonnemens de Cicéron lorsqu'îl co fultoit ses lumieres naturelles, & que l'envie de sa briller son esprit ne l'engageoit plus à désendre la de trine des Pyrrhoniens.

Ecoutons enfin Séneque le Stoïcien. Il étoit Price teur de Néron, & vivoit dans un siecle où le Christian me n'étoit pas assez respecté pour que les Païens en c

pruntassent des lumieres philosophiques.

"Il importe peu, dit-il, (a) de quel nom on pelle la premiere Nature, & la Divine Raison préside à l'Univers, & qui en remplit toutes les pries; c'est toujours le même Dieu. On le nom Jupiter Stateur, non comme disent les Historie parce qu'il arrêta les Armées Romaines qui suyoit mais parce qu'il est le ferme appui de tous rêtres. On peut l'appeller Destin, parce qu'il est premiere cause d'où dépendent toutes les autres. In premiere cause d'où dépendent toutes les autres. In qu'il est la vie universelle qui anime la nature puil est la vie universelle qui anime la nature parce que sa puissance est invincib mercure, parce que sa puissance est invincib mercure, parce qu'il est la Raison, l'Ordre, se la Sagesse éternelle. Vous pouvez lui don autant de noms que vous voudrez, pourvu

Pour la Note, Voyez pag. 217.

as con

W

ca

W

T

ap

W

So

of

wh

mo

tur

hat

and gin

cou

Suc

ted

ndne

the

To

ero's

is no

rrov

" (a

by w

Divir

x fill

le is

ecau

ere

ort c

ecau

epen

acchi

ates

ncib

n, (any

Sene

ol, I

come; or like the understanding which apprehends what is present. All these qualities are divine, & can come from none but God alone: The Soul which proceeds from God partakes of his eternity. Tis this hope wich makes wife men eafy at the approches of death. 'T was this expectation which made Socrates drink the fatal cup with joy. Souls funk in matter are afraid of the diffolution of this body, because they dream of nothing but what is terrestrial. O shameful thought such as mortals ought to blush at. Man is the only creaure upon earth, that is allied to the Deity, or hath any knowledge of him, & yet he is blind and fenfeless enough to forget his heavenly original, and be afraid of returning to his native country.

Such were the reasonings of Cicero when he conted natural light, and was not carried away by a adness of shewing his wit to defend the doctrine

the Scepticks.

Seu.

,

9

Ico

falla de

réce

ftian

en e

on

fon

les p

non

forte

uyole

tous

il ef

res. I

s , pa

vincib

)rdre

To come at last to Seneca the Stoick. He was ero's Tutor, & lived in an age when Christianity s not in credit enough to engage the Heathens to trow any Philosophical Principles from thence. "(a) 'Tis of, very little consequence, says he, y what name you call the first Nature, & the livine Reason that presides over the Universe, k fills all the parts of it. He is still the same God. le is called Jupiter Stator, not as Historians say, ecause he stopped the Roman armies as they ere flying, but because he is the constant suport of all beings. They may call him Fate,. ecause he is the first Cause on which all others natur pend. We Stoicks call him sometimes Father acchus because he is the universal life that aniates nature; Hercules, because his power is inii don ncible; Mercury because he is the eternal Reaurvu n, Order, & Wisdom. You may give him as any names as you please, provided you Senec. Ed. Anri, a Lipsio. 1632. de Benef. l. 4. p. 311. H COM ol. II.

» vous n'admettiez qu'un seul Principe présent par-wut

Div

he

bl

fay

WC

exi

Wi

Go wh of a

(6)

did

him

But

of th

the

All

Wron

of C

Wor

mista

ove

not peing

ive a Ther

rian mirat

rthy

no b

e Sub

s ma

ther or o

ove t

b) Se

Séneque considere après Platon, l'entendement divis comme contenant en soi le modele de toutes choses qu'il appelle les idées immuables & toutes-puissantes » Tout ouvrier, dit-il, (a) a un modele sur leque » il forme son ouvrage; n'importe si ce modele existe » hors de lui devant ses yeux, ou s'il se forme en la » par l'effort de son propre génie. Dieu produit ain » au-dedans de lui-même ce modele parfait qui est » proportion, l'ordre & la beauté de tous les Etres.

"Jupiter tel que nous le représentons dans le Capita dans les autres Edifices. Mais ils entendoient pour l'Entendement & l'Esprit, le Maître & l'Arch le Converneur de l'Univer le Cette grande machine. Tous les noms les conviennent. Vous ne vous trompez pas en l'a pellant Destin, parce qu'il est la Cause des Causes qui tout dépend. Voulez-vous l'appeller Providence vous ne vous ne vous trompez point non plus : car c'est par la sagesse que ce monde se gouverne. Voulez-vous l'appeller Nature, vous ne pécherez pas ; c'est de pure tous les Etres sont nes, & c'est par lui qu'ils su pirent.

On ne peut lire sans admiration les ouvrages d'Estete, d'Arrien son disciple, & de Marc Antonin, y trouve des regles de Morale dignes du Christianis Ces Disciples de Zénon croyoient cependant comme Maître qu'il n'y avoit qu'une seule Substance; que se telligence souveraine étoit matérielle; que son est ce étoit un pur Ether qui remplissoit tout par sus fusion locale. L'erreur de ces Corporalisses ne prove pas qu'ils aient été Athées. Une sausse

Pour les Notes, Voyez pag. 219.

allow but one fole Omnipresent Principle who fils all that he hath made.

Agreable to Plato's notions, he considers the livine understanding as comprehending in it self he model of all things, which he stiles the immuble & almighty ideas. (a) " Every workman, fays he, hath a model by which he forms his work. It fignifies nothing whether this model exists outwardly & before his eyes, or is formed within him by the strength of his own genius. So God produces within himself that perfect model . which is the proportion, the order & the beauty of all beings.

II.

il

in

A

poil

pito

it p iver

1 rch

15

la

nin. stianis

omme

que l' fon e

par d

ne p ause

(b) " The Ancients, fays he in another place, did not think Jove fuch a being as we represent him in the Capitol and in our other buildings: But by Jove they meant the Guardian & Governour of the Universe, the Understanding & the Mind, the Master & the Architect of this great machine. All names belong to him. You are not in the wrong if you call him Fate, for he is the Cause dense of Causes, and every thing depends on him. Would you call him Providence, you fall into no mistake; 'tis by his wisdom that this world is de governed. Would you call him Nature, you will list not offend in doing so: 'tis from him that all beings derive their origin; 'tis by him that they ive and breathe.

There is no reading the Works of Epidetus, of d'En man his disciple, & of Marcus Antonius without niration. We find in them rules of Morality rthy of Christianity; & yet those Disciples of no believed like their Master, that there was but Substance; that the supreme intelligent Being s material, & that its effence was a ther which filled all by local diffusion. or of these Materialists does not in any wise ove them to be Atheists. A false notion about

a) Sen. Ep. 65.p. 493.

b) Sen. Natur. Quest. lib. 2. p. 715.

sur la Divinité ne forme point l'Athéisme. Ce qui constitue l'Athée, n'est pas de soutenir avec les Stoicies que l'étendue & la pensée peuvent être des propriétés la même substance; ni avec Pythagore & Platon que matiere est une production éternelle de la Divinité. L véritable Athéisme consiste à nier qu'il y ait une Intell gence souveraine, qui ait produit le monde par sa pui sance, & qui le gouverne par sa sagesse.

it

uć

vii

ifd Fo

gy

e (

nit.

fpu

atte

ing vn v

e ir

calui

uch

We

over

icen

hat v

nent

ad a

hose

houg

orbid

ut he

de or

bject

The

everal

inate

ne var

mani Arno

Voyons enfin quel sentiment avoient les Peres de l'Eglise sur la Théologie des Païens. Ils étoient à portée la connoître à fond, par les fréquentes disputes qu'i avoient avec eux. Il faut craindre dans une matie aussi délicate, de s'abandonner à ses propres conjecture Ecoutons la sage Antiquité Chrétienne.

Arnobe introduit les Païens se plaignant de l'injust des Chrétiens. » C'est une calomnie, (a) disent con Païens, de nous imputer le crime de nier un De superéme. Nous l'appellons Jupiter le très-Grand de le très-Bon; nous lui dédions nos plus super se le très-Bon; nous lui dédions nos plus super se l'exaltons au-dessus de toutes les autres Divinités.

» Saint Paul insinue dans sa prédication à At nes, dit Saint Clément d'Alexandrie, (b) que sous Grecs connoissoient la Divinité. Il suppose que peuples adorent le même Dieu que nous, quoique ne soit pas de la même maniere. Il ne nous dés point d'adorer le même Dieu que les Grecs, mai nous désend de l'adorer de la même façon. Il ne nous désend de changer la maniere de notre culte, & lement l'objet.

" Les Païens, dit Lactance, (c) qui adt
tent plusieurs Dieux, disent cependant que
Divinités subalternes président tellement à

n tes les parties de l'Univers, qu'il n'y a qu'un

Pour les Notes, Voyez pag. 221.

n

ien

sa

le

tell

pui

TI

tée

qu'i

atic

dur

nt ( n D

At

que

mat

Il 1

e, &1

i odi

que

à

นำแก

te Deity being far from proving that they believed one at all. What constitutes an Atheist, is not the aintaining with the Stoicks that extension & ought may be properties of the same substance; or ith Pythagoras & Plato that Matter is an eternal prouction of the Deity; but real Atheism consist in deving that there is a supreme Intelligence which mathe world by his power, & governs its by his isdom.

For our fuller fatisfaction with regard to the Theogy of the Heathens, let us fee what the Fathers of Church thought of it. They had fufficient oppornities of knowing it throughly, by the frequent sputes which they held with them. And as this is a atter of a very nice nature, I will not indulge any ing to my own conjectures, but will cite their vn words.

Arnobius introduces the Heathens complaining of e injustice of the Christians. " (a) 'Tis a mere Gran We call him Jove, the supremely Great, and super overeignly Good; we dedicate our most magnitive it it structures & our Capitols to him, to shew

hat we exalt him above all other Deities.

"St. Paul in his preaching at Athens, fays St. Clenent of Alexandria, (b) infinuates that the Greeks que and a knowledge of the Deity. He supposes that hose people adore the same God as we do, hough not in the same manner. He does not still orbid us to adore the same God as the Greeks. orbid us to adore the same God as the Greeks, ut he forbids us to adore him after the same way. le orders us to change the manner, & not the bject of our worship.

The Heathens, fays Ladantius (c), who admit veral Gods, fays nevertheless that those subornate Deities, though they preside over all le various parts of the Universe, do it in such manner, as that there is still but one sole Arnob. lib. 1. p. 19.(b) Strom. l. 6.p. 635.(c) Lib. 1.p. 10.

R

lo

DI

01

th

E

H

W

Na

WO

the

in

I oftin

fay

phe

narr

he p

Jupi

the

of fi

Apo.

the cien

God erer eren

It is

ne P

fally

Abor

ers b

the

a) Pr

D) St.

» a constitués pour exécuteurs de ses volontés.

Eusebe de Césarée ajoute : (a) » Les Paiens re » connoissoient qu'il n'y avoit qu'un seul Dieu, q » remplit tout, que pénetre tout, & préside à tou » Mais ils croyoient qu'étant présent à son ouvra » d'une maniere incorporelle & invisible, c'est av » raison qu'on l'adore dans ses effets visibles & co » porels ".

Je finis par un fameux passage de Saint Augustin, réduit le Polythéisme des Païens à l'unité d'un Principe. " Jupiter, dit ce Pere, (b) est selon » Philosophes l'Ame du monde qui prend des noms d » férens selon les effets qu'elle produit. Dans les es » ces éthérés on l'appelle Jupiter, dans l'air Junot » dans la mer Neptune, dans la terre Pluton, a m enfers Proserpine, dans l'élément du feu Vulcait » dans la guerre Phæbus, dans les Devins Apollo » dans le Soleil Mars, dans la vigne Bacchus, d so les moissons Cérès, dans les bois Diane, & dans » sciences Minerve. Toute cette foule de Dieux & » Déesses ne sont que le même Jupiter, dont on » prime les différentes vertus par des noms différens.

Il est donc évident par le témoignage des Poëtes fanes, des Philosophes Gentils, & des Peres del'Eg que les Païens reconnoissoient une seule Divinité Ch prême. Les Orientaux, les Egyptiens, les Grecs prem Romains & toutes les Nations enseignoient univers Gre ment cette vérité.

Vers la cinquantieme Olympiade, six cens evant l'Ere Chrétienne, les Grecs ayant perdu Sciences traditionnelles des Orientaux, néglige

Pour les Notes, Voyez pag. 223.

Ruler & supreme Governour. From whence it follows that all the other invisible Powers are not properly Gods, but Ministers or Deputies of the only great and almighty God, who appointed

them executors of his wil & pleasure.

112

ed il

re

q

tol yra

ay co

12,9

 $n \in$ 

on

rs d

Eusebius of Cesarea goes further. " (a) The Heathens own that there is but one only God, who fils, pervades and prefides over univerfal Nature; but maintain that as he is present to his work only in an incorporeal & invisible manner, the are therefore in the right to worship him

in his visible and corporeal effects.

I shall conclude with a famous Passage of St. Aufine, who reduces the Polytheism of te Heathens the unity of one sole Principle. " (b) Jupiter, fays this Father, is, according to the Philosophers, the Soul of the world, who takes different mames according to the different effects wich he produces. In the æthereal spaces he is called lupiter, in the air Jun, in the sea Neptune, in the earth Pluto, in hell Proserpina, in the element of fire Vulcan, in the Sum Phæbus, in divination Apollo, in war Mars, in the vintage Baechus, in the harvest Ceres, in the forests Diana, & in the ciences Minerva. All that crowd of Gods and Goddesses are only the same Jupiter, whose different powers and attributes they espress by different powers. fays this Father, is, according to the Philosoferent powers and attributes they espress by diferent names.

It is therefore evident by the testimony of pro-PEg to Poets, Heathen Philosophers, and Fathers of initial Church, that the Pagans acknowledged one reconstreme Deity. The eastern people, the Egyptians, ivers Greeks, the Romans, & all nations agreed unifally in teaching this truth

fally in teaching this truth.

dbout the fiftieth Olympiad, near six hundred perdu as before the Christian Æra, the Greeks having the traditional knowledge of the Orientals,

e) Prap. Evang. 1. 3. cap. 13.p. 105. St. August. de Civ. Dei. l. 4. ch. 19.

la doctrine des Anciens, & commencerent à raisonne sur la Nature Divine par les préjugés des sens & de l'imagination. Anaximandre vivoit alors : il su le premier qui voulut bannir de l'Univers, le sentiment d'une Intelligence souveraine, pour réduire tout à l'action d'une matiere aveugle qui prend nécessairement toutes sertes de formes. Il sut suivi par Leucippe, Démocrite, Epicure, Straton, Lucrece, & tout l'Ecole des Atomistes.

Pythagore, Anaxagore, Socrate, Platon, Aristote & tous les Grands Hommes de la Grece, se souleverent contre cette dodrine impie, & tâcherent de rétablir l'ancienne Théologie des Orientaux. Ces Génies supérieurs voyoient dans la Nature, mouvement, pensée, dessein. Or comme l'idée de la matiere ne renserme aucune de ces trois propriétés, ils conclusient qu'il y avoit dans la nature une autre substance que la matiere.

La Grece s'étant ainsi partagée en deux Sedes, or disputa long-temps de part & d'autre sans se convaincre. Vers la 220. Olympiade Pyrrhon forma une troisseme Sede, dont le grand principe étoit de douter de tout & de ne rien décider. Tous les Atomisses quavoient cherché en vain une démonstration de leur faux principes, se réunirent bientôt à la Secte Pyrrhonienne. Ils s'abandonnerent follement au doute univer sel, & parvinrent peu après à un tel excès de phrénése qu'ils douterent des vérités les plus claires & les plus sensibles. Ils soutinrent sans allégorie que tout ce qu'or voit n'est qu'une illusion, & que la vie entière est fonge perpétuel dont ceux de la nuit ne sont que di images.

Ensin Zénon établit une quatrieme Ecole, vers cent trentieme Olympiade. Ce Philosophe tâcha de con cilier les disciples de Démocrite avec ceux de Platon en soutenant que le premier Principe étoit une Sagginsinie, mais que son essence étoit un pur Ether, ou ul lumière subtile qui se répandoit par-tout pour donnet vie, le mouvement & la raison à tous les êtres.

began & to dices Anax who Intell by the affurm Leuci & all

doctr.
logy
rior g
design
fe the

Gr

dispu

Py

& all

Sonvi Fyrrh was to All the out a ently wildly arrie

hey They hing eries of the

Olymile the ymn

there

began to lay aside the doctrine of the Ancients, & to reason about the Divine nature from prejudices which their senses & imagination suggested. Anaximander lived at that time, & was the first who set himself to destroy the belief of a supreme Intelligence, in order to account for every thing by the action of blind matter, which by necessity assumes all forts of forms. He was followed by Leucippus, Democritus, Epicurus, Strato, Lucretius, & all the School of the Atomical Philosophers.

Pythagoras, Anaxagoras, Socrate, Plato, Aristotle, & all the great Men of Greece, opposed this impious doctrine, & endeavoured to restore the ancient Theology of the Orientals. These Philosophers of a superior genius observed in Nature motion, tought, & design. And as the idea of matter includes none of these three properties, they inferred from thence, that there was another substance different from matter.

Greece being thus divided into two Sects, they disputed for a long time, without either party being convinced. At length about the 120 Olympiad Tyrho formed a third Sect, whose great principle was to doubt of every thing, & determine nothing. All the Atomists who had laboured in vain to find out a demonstration of their false principles, preently struck in with the Pyrrhonian Sect. They ran wildly into te system of an universal doubt, and arried it almost to such an excess of frenzy, that hey doubted of the clearest & most sensible truths. They maintained without any allegory, that every hing we see is only an illusion, & that the whole eries of life is but a perpetual dream of which those of the night are only so many images.

ver

(ie

plu

11'01

de de

rs

ton

2 ge

L UM

ner

At last Zeno set up a fourth School about the 300 plympiad. This Philosopher endeavoured to reconsile the disciples of Democritus with those of Plato, y maintaining that the first Principle was indeed a infinite Wisdom, but his essence was only a pure other, or a subtile light, which diffus'd it self every there, to give life, motion, & reason to all beings.

Dans ces derniers temps on n'a fait que renouveller les anciennes erreurs. Jordano Bruno, Vanini, & Spinosa ont rappellé le monstrueux système d'Anaximandre; & ce dernier a tâché d'éblouir les ames foibles, en donnant une forme géométrique à ce système.

Quelques Spinosistes, sentant que l'évidence leur échappe à tout moment dans les prétendues démonstrations de leur Mastre, sont tombés dans une espece de Pyrrhonisme insensé, nommé l'Egomisme, où chacunse croit le seul être existant.

M. Hobbes & plusieurs autres Philosophes, sans se déclarer Athées, osent soutenir que la pensée & l'étendue peuvent être des propriétés de la même substance.

Descartes, le Pere Malebranche, Leibnitz, Bentley, le Dr. Clarke, & plusieurs Métaphysiciens d'un génie également subtil & profond, tâchent de résult ces erreurs, & de consimmer par leur raisonnement l'uncienne Théologie. Ils ajoutent aux preuves tirées du effets, celles qu'on tire de l'idée de la premiere cause Ils font sentir que les raisons de croire sont insimmen plus fortes que celles qu'on a de douter. C'est toute qu'il faut chercher dans les discussions Métaphysiques.

L'histoire des temps passés est semblable à celle de mi jours. L'esprit humain prend à peu près les mêmes sor mes dans les dissérens siecles. Il s'égare dans les même routes. Il y a des erreurs universelles, comme des viries immuables. Il y a des maladies périodiques pour le corps.

Vive & S of J

in a

men trati fort fanci

fetting that fame

D

Dr.

refut the a draw plain ftron This

cuffio
The
own.
forms
labyri
contro
of the

In these last ages the Freethinkers have only revived the ancient errors. Jordano Bruno, Vanini, & Spinoza, have vamped up the monstrous system of Anaximander; & the last of the three has endeavoured to dazzle weak minds, by dreffing it up in a geometrical form.

Some Spinofifts finding, that they were every moment at a loss for evidence in the pretended demonstrations of their Master, are fallen into a senseless fort of Scepticism, called Egomism, where every one fancies himself to be the only being that exists.

Mr. Hobbes and several other Philosophers, without fetting up for Atheists, have ventured to maintain, that thought & extension may be properties of the fame fubstance.

Descartes, Malebranche, Leibnitz, Dr. Bentley, Dr. Clarke, & several Philosophers of a genius equally subtile & profound, have endeavoured to refute these errors, & broughtarguments to support the ancient Theology. Besides the proofs which are drawn from the idea of the first Cause, they shew plainly that the reasons for believing, are infinitely stronger than any arguments there are for doubting. This is all that can be expected in metaphysical difcussions:

The history of former times is like that of our own. Human understanding takes almost the same forms in different ages, and loses its way in the same abyrinths. There are universal errors as well as uncontroverted truths: and there are periodical difeases of the mind as well as of the body.



# SECONDE PARTIE

De la Mythologie des Anciens.

have

a sho

finit

It, t

hyp

good or n

are-1

torn

expi rest

T

their

gain

over

in c

Wor

Will

trine

erre

when

nor

iron

ral e

Theo.

T

I Rom

ES hommes abandonnés de la seule sumiere de leur Raison ont toujours regardé le mai moral & physique comme un phénomene choquant dans l'ouvrage d'un Ette infiniment sage, bon & puissant. Pour expliquer ce phénomene, les Philosophes ont eu recours à plusieurs hy-

potheses.

La Raison leun dictoit à tous, que ce qui est souve rainement bon, ne peut rien produire de méchant, ne de malheureux. De là ils concluoient que les Ames n'étoient pas ce qu'elles avoient été d'abord; qu'elles s'étoient dégradées par quelque faute qu'elles avoient commise dans un état précédent; que cette vie est un lieu d'exil & d'expiation, & qu'ensin tous les êtres seront rétablis dans Fordre.

Ces idées philosophiques avoient cependant une authorigine. La Tradition s'unissoit à la Raison; & cette Tradition avoit répandu dans toutes les Nations certaines opinions communes sur les trois Etats du Monde C'est ce que je vais faire voir dans cette seconde Partie, qui sera comme un abregé de la dodrine traditionnelle

des Anciens.

Je commence par la Mythologie des Grecs & des Romains. Tous les Poëtes nous dépeignent le Siecle d'Or ou de Saturne, comme un état heureux, où il n'y avoi ni malheurs, ni crimes, ni travail, ni peines, maladies, ni mort (a).

Per, comme le commencement du mal physique & mo ral. Les souffrances, les vices, tous les maux suit

Pour la Note, Voyez pag. 229.

## ANCIENT MYTHOLOGY. 229



#### PART. II.

## Of the Mythology of the Ancients.

MEN left to the light of their Reason alone, have always looked upon moral & physical evil, as a shocking phenomenom in the work of a Being infinitely wife, good, & powerful. To account for it, the Philosophers have had recourse to several hypotheses.

Reason told them all, that what is supremely good could never produce any thing that was wicked or miserable. From hence they conclude that Souls are not now what they were at first; that they are degraded for some fault committed by them in a sormer state; that this life is a place of exile and expiation: & in a word, that all beings are to be

restored to their proper order.

171-

ont

ette

tal

nde

tie

rell.

Ro-

10

1001

3. Th

le d

mo

These philosophical notions, however, had anotheir origin. Tradition struck in with Reason to gain them a reception; & that Tradition had spread over all nations certain opinions which they held in common, with regard to the three states of the world, as I shall show in this second part, which will be a fort of abridgment of the traditional doctrine of the Ancients.

I begin with the Mythology of the Greeks and Romans. All the Poets speaking of the golden Age er reign of Saturn, describe it to us as an happy state, where there were neither calamities, nor crimes, nor labour, norpains, nor diseases, nor death (a).

They represent to us on the contrary, the iron Age, as the time when physical & mo-

<sup>(</sup>a) See Hefiod: de Secul. aureo. Orpheus apud Proclum. Theo. Plat. lib. 5. cap. 10. Lucretius lib. 3. Ovid. Metam. lib. 1. fab. 3. Virgil. Georg. lib. 2. lin. 336.

fortent de la boîte fatale de Pandore, & inondentla

Terre (a).

Ils nous parlent du Siecle d'Or renouvellé comme d'un temps où Astrée doit revenir sur la Terre; où la justice, la paix & l'innocence doivent reprendre leurs premiers droits, & où tout doit être rétabli dans sa persedion

primitive (b).

Inpiter qui abandonne l'Olympe pour vivre parmiles hommes. Ils lui donnent des noms différens selon ses différentes fonctions. Tantôt c'est Apollon qui combat Python & les Titans. Tantôt c'est Hercule qui détruit les Monstres & les Géans, & qui purge la terre de leurs fureurs & de leurs crimes. Quelquesois c'est Mercure ou le Messager des Dieux qui vole par-tout pour exécuter leurs volontés. D'autres sois c'est Perse qui délivre Andromede ou la nature humaine, du monstre qui sort de l'abyme pour la dévorer. C'est toujours quelque sils de Jupiter qui livre des batailles, & qui remporte des vidoires.

Je n'insiste point sur ces descriptions poétiques, part qu'on peut les regarder comme des sictions faites au hazard, pour embellir un poème & pour amuser l'esprit L'illusion est à craindre dans les rapports & les explications allégoriques. Je me hâte d'exposer la doctrit des Philosophes, & sur-tout celle de Platon: c'est la source où Plotin, Proclus, & les Platoniciens du troi sieme siecle, ont puisé leurs principales idées.

Commençons par le Dial. de Phédonou de l'immortale té, dont voici l'analyse. Phédon raconte à ses amis l'étatol il vit Socrate en mourant. » Il sortoit de la vie, dit-il, ave mune joie paissible & une intrépidité généreuse. Ses amb

Pour les Notes , Voyez pag. 231.

& box

as o whe agai was

of a abou

Tital & g

fenge his d And rofe

alwa gaini I I

tions
as me
belish
plicat
So th

of the Plato

To mmo lives which

He joy

(b) J

ANCIENT MYTHOLOGY. 23E

& all manner of evils came forth of Pandora's fatali box, and overflowed the face of the Earth (a).

They speak to us of the golden Age revived, as of a time when Aftrea was to return upon Earth; when justice, peace & innocence were to flourish again with their original luftre; & when every thing was to be restored to its primitive perfection (b).

In a word, they fing on all occasions the exploits of a son of Jupiter, who was to quit his heavenly abode & live among men. They give him different names; according to his different functions. Sometimes he is Apollo fighting against Python and the Titans Sometimes he is Hercules destroying monsters a giants, & purging the earth of their enormities and crimes. One while he is Mercury, or the Mefsenger of Jove, flying about every where to execute his decrees; & another while he is Perseus delivering Andromeda or human nature, from the monster that rose out of the great deep to devour her. He is always fome fon of Jupiter giving battles, and gaining victories

I lay no great stress upon these poetical descriptions, because they may perhaps be looked upon as meer fictions., & a machinery introduc'd to embelish a poem & amuse the mind. Allegoricall explications are liable to uncertainty and mistake. so that I shall pass directly to represent the doctrine of the Philosophers, particularly that of Plato; who s the source from whence Plotinus, Proclus, & the Platonists of the third century drew their principal

notions.

rit

pli-

rine

7 14

100

rtali

atol

amil

To begin with the Dialogue of Phado, or of mmortality & give a short analysis of it, Phædo ives his friends an account of the condition in which he saw Socrates at the time of his death. He quitted life, fays he, with a peaceable 10y, and a noble intrepidity. His friends

(b) Virg. Ecl. 4. Senec, Trag. Edip. Act, 20

<sup>(</sup>a) Ovid: Metam. lib. 1 fab. 4. 3 6 6. Virgil. George b. 2. lin. 126: Juvenal. Satyr. 6.

is as

n cra

n and

» Me

shed

annil

nion

real form

TI

" Di

a p

pun

or con

" S

giv

bes

new

the

, that

a m

capa

beir

0 & 0

» mes » regi • her

Upo

ranfn

he fe

sare

elves

x fuf

hals,

y the

ere de

(a) I (d) I

W

" Terre (a).

Cébès lui ayant dit que l'Ame se dissipe après la most comme une sumée, & s'anéantit tout à sait; il combat cette opinion, tachant de prouver que l'Ame a eu une existence réelle dans un état heureux avant que d'animer un corps humain (b).

Il attribue cette Doctrine à Orphée (c). » Les Dif-» ciples d'Orphée, dit-il, appelloient le corps une pri-» fon, parce que l'Ame est ici dans un état de punition, » jusqu'à ce qu'elle ait expié les fautes qu'elle a com-

» mises dans te Ciel.

» Les Ames, continue Platon (d), qui se sont trop adonnées aux plaisirs corporels, & qui se sont abrunties, errent sur la Terre & rentrent dans de nounties, errent sur la Terre & rentrent dans de nounties, errent sur la Terre & rentrent dans de nounties, errent sur la Terre & rentrent dans de nounties corps, lui persuadent qu'elle est de
nême nature, & la rendent, pour ainsi dire, corno porelle; de sorte qu'elle ne peut s'envoler dans une
nautre vie : mais impure & appesantie, elle s'ensont
ne nouveau dans la matière, & devient par la incane pable de remonter vers les pures régions, & d'en
ne réunie à son Principe.

Voilà la source de la Métempsycose que Platon représente dans le second Timée comme une allégorie, quelquesois comme un état réel, où les Ames qui se sourcentues indignes de la suprême béatitude, séjournent soussiernt successivement dans les corps de dissérens animaux, jusques à ce qu'elles soient purgées de leurs en mes par les peines qu'elles subissent. C'est ce qui a sal croire à quelques Philosophes, que les Ames des bits étoient des Intelligences dégradées.

Pour les Notes, Voyez pag, 233.

ANCIENT MYTHOLOGY. 233

wasking him the reason of it; I hope, says Sow crates in his answer, to be re-united to the good wand perfect Gods, & to be associated with better

"Men than those I leave upon Earth (a).

When Cebes objects to him, that the Soul vanished after death, like a smoke, and was entirely annihilated, Socrates sets himself to resute that opinion, & endeavours to prove that the Soul had a real existence (b) in an happy state, before it informed a human body.

This Doctrine he ascribes to Orpheus (c). "The Disciples of Orpheus, says he, called the body a prison, because the Soul is here in a state of punishement, till it has expiated the saults that it

committed in Heaven.

1

ine

nce

11.8

cit

fall

etel

"Souls, continues Plato, that are too much given to bodily pleasures, and are in a manner befotted, wander upon the Earth, & are put into new bodies (d). For all sensuality & passion bind the Soul more closely to bodies, make her fancy that she is of the same nature, & render her in a manner corporeal; so that she contracts an incapacity of slying away into another life, and being oppressed with the weight of her impurity a corruption, sinks deeper into matter; & becomes thereby disabled to remount towards the regions of purity, & attain to a re-union with the Principle.

Upon this foundation is built the doctrine of the ransmigration of Souls, which Plato represents in he second Timœus as an allegory, & at other times sa real state, where Souls that have made themelves unworthy of the supreme beatitude, ajourn'd suffer successively in the bodies of different animals, till they are purged at last of their crimes by the pains they undergo. This hath made some Philosophers believe that the Souls of beasts

re degraded Spirits.

<sup>(</sup>a) Pag. 48. 11. (b) Pag. 57. (c) Plat. Cratyl. p. 276. (d) Phaar. pag. 61. 62, 63.

"Les Ames pures, ajoute Platon, qui ont travaille vici-bas à se dégager de toute souillure terrestre, se re"tirent après la mort dans un lieu invisible, qui nous vest inconnu, où le pur s'unit au pur, le bon s'unit vi d son semblable, & notre essence immortelle à l'es"sence divine.

Il appelle ce lieu la premiere Terre où les Ames faifoient leur demeure avant leur dégradation, » La Tene » est immense, (a) dit-il, nous n'en connoissons & » n'en habitons qu'un petit coin. Cette Terre Ethérét, » ancien séjour des Ames, est placée dans les pures té-» gions du Ciel, où sont les Astres. Nous qui vivons " dans ces abymes profonds, nous nous imaginons que » nous sommes dans un lieu élevé, & nous appellons » l'Air Ciel: semblables à un homme qui du fond de " la Mer voyant le Soleil & les Astres au travers des » eaux, croiroit que l'Ocean est le Ciel même. Mais » si nous avions des ailes pour nous élever en-haut » nous verrions que c'est là le vrai Ciel, la vraie Lu-» miere & la vraie Terre. Comme dans la Mer tou » est troublé, rongé & désiguré par les sels qui y abon » dent ; de même dans notre Terre presente tout est dif » forme, corrompu, délabré, en comparaison de la Ten or primitive.

Platon fait ensuite une description pompeuse de cett Terre Ethérée dont la nôtre n'est qu'une croûte détachée (b) Il dit que » tout y étoit beau, harmonieux, trans » parent : des fruits d'un goût exquis y croissoient na » turellement; il y couloit des fleuves de Nectar; on prespiroit la lumière comme nous respirons l'air, be non y buvoit des eaux qui étoient plus pures que l'air

» même.

Cette idée de Platon s'accorde avec celle de Descattes sur la nature des Planetes. Ce Philosophe moderne croit qu'elles étoient d'abord des Soleils, qui contraderent ensuite une croûte épaisse & opaque; mai il ne parte point des raisons morales de ce changement

Pour les Notes, Voyez pag. 235.

" I or felve to their invitation with a contract of their invitation of their invitati

He

made

Ear

inha

Ear

the

Star

pare
place
a n
viev
the
we

that & t char in i

form if con Pla hat (

was of a was ther

Thi lith laner hey

erwa lot e (a) "Pure Souls, adds Plato, that have exerted them"felves here below to get the better of all corrup"tion, & free themselves from the impurities of
"their terestial prison, retire after death into an
"invisible place, unknown to us, where the pure
"unites with the pure, the good cleaves to its like,
" & our immortal essence is united to the divine.

He call this place the first Earth, where Souls made their abode before their degradation. "The Earth, fays he, is immense; we know and we inhabit only a small corner of it (a). The ethereal Earth, the ancient abode of Souls, is placed in the pure regions of Heaven, where the fixed Stars are feated. We that live in this low abyfs, are apt enough to fancy that we are in an high place, & we call the Air the Heavens; just like a man that from the bottom of the fea should view the Sun & Stars through the water, & fancy the Ocean to be the Firmament it self. But if we had wings to mount on high, we should fee that there is the true Heaven, the true Light, & the true Earth. As in the fea every thing is changed, & disfigured by the falts that abound in it; fo in our present Earth every thing is deformed, corrupted, & in a ruinous condition, if compared whith the primitive Earth.

out

071-

lif

11

ett

hée

inf

na

n y

car

ent

Plato gives afterwards a pompous discription of hat othereal Earth, of which ours is only a shatered crust; He says (b), that wevery thing there was beautiful, harmonious & transparent: fruits of an exquisite taste grew there naturally, & it was watered with rivers of Nectar; they breathed there the light as here we breathe the air, & they drank waters which were purer than air it self.

This notion of Plato agrees in a great measure with that of Descartes, about the nature of the lanets. This modern Philosopher thinks that hey were at first Suns, which contracted afterwards a thick and opake crust: but he does not enter into the moral reasons of his change, (a) Pag. 81. (b) Pag. 82.

parce qu'il n'examine le Monde qu'en Physicien.

La même Doctrine de Platon est encore développée dans son Timée. Là il nous raconte que Solon dans ses voyages entretint un Prêtre Egyptien sur l'antiquitédu Monde, sur son origine, & sur les révolutions qui y sont arrivées, selon la Mythologie des Grecs. Alors le Prêtre Egyptien lui dit: (a) " o Solon, Solon, vous » autres Grecs vous êtes toujours enfans, & vous ne » parvenez jamais à un âge mûr; votre esprit est jeune, s & n'a aucune vraie connoissance de l'Antiquité. Il f " arrivé plusieurs Inondations & Conflagrations sur la "Terre causées par le changement des mouvemens ce » lestes. Votre histoire de Phaëton qui paroît une fable, » n'est pourtant pas sans quelque fondement véritable. » Nous autres Egyptiens nous avons conservé la me » moire de ces faits dans nos Monumens & dans nos " Temples; mais ce n'est que depuis peu que les Grea " ont connu les Lettres, les Muses, & les Sciences.

Ce discours donne occasion à Timée d'expliquer à Socrate, l'origine des choses, & l'état primitif du monde. (b) » Tout ce qui a été produit, dit-il, a été produi » par quelque cause. Il est difficile de connostre la na-» ture de cet Architecte, & de ce Pere de l'Univers; » & quand vous la découvririez, il vous seroit impos-» sible de la faire comprendre au vulgaire.

» Cet Architecte, continue-t-il, a eu quelque mo » dele selon lequel il a tout produit, & ce modele c'é » lui-même. Comme il est bon, & que ce qui est bu » n'est jamais touché d'aucune envie, il a fait tou » tes choses autant qu'il étoit possible, semblables à so » modele. Il a fait le monde un tout parfait, compos » de parties toutes parfaites, & qui n'étoient suje » tes ni à la maladie, ni à la vieillesse. Le Par » de toutes choses (c) voyant ensin cette bull

Pour les Notes, Voyez pag. 237.

his vi natur Th

Solon Priefl & the ling t

he Egare age

hav Ear hear wha

pref num little ledg

Thi ocrat f the fays no e

difect mak
"Thad

& the is go all the reconf

to di of a (a) 7

that

his view being only to consider the World as a

natural Philosopher.

rs

moc'est
bon
tous
fon
poss
reposs
Pen
beilt

This same Doctrine of Plato is likewise clearly xplained is his Timæus (a). There he tells us how Solon in his Travels discoursed with an Egyptian Priest about the antiquity of the World, its origin, the revolutions which had happened in it accoring to the Mythology of the Greeks. Upon which he Egyptian Priest says to him : " O Solon, you Greeks are always children, & you never come to an age of maturity: your understanding is young, & has no true knowledge of antiquity. There have been several Deluges & Conflagrations upon Earth caused by changes in the motion of the heavenly bodies. Your history of Phaëton, whatever air it has of à fable, is nevertheless not without a real foundation. We Egyptians have preserved the memory of those facts in our Monuments & Temples; whereas it is but a very little while that the Greeks have had any knowledge of Letters, of the Muses & of Sciences.

This discourse puts Timæus upon explaining to carates the origin of things, & the primitive state the world. "(b) Whatever has been produced, says he, has been produced by some cause. Tis no easy matter to know the nature of this Maker & Father of the Universe; & though you should discover it, it would be impossible for you to

make the vulgard comprehend it.

"This Architect of the world, continues he, had a Model by which produced every thing, & this Model is himself. As he is good, & what is good has not the least tindure of envy, he made all things, as far as was possible, like himself. He made the world perfect in the whole of its constitution, perfect too in all the various parts that compose it, which were subject neither to diseases, nor to decay of age. The Father of all things (c) seeing then this beautiful (a) Tim. pag. 1043. (b) Pag. 1047. (c) Pag. 1051.

» image de lui-même se plut dans son ouvrage, & cette » joie lui inspira le desir de rendre cette image de plus

» en plus semblable à son modele.

Dans le Dialogue appellé le Politique, Platon nomme cet état primitif du monde, le Regne de Saturne, & voici comme il le décrit. (a) » Dieu étoit alors le » Prince & le Pere commun de tous; il gouvernoit le » monde par lui-même, comme il le gouverne à présent so par les Dieux inférieurs. Alors la fureur, ni la » cruauté ne régnoient point sur la Terre; la guerre & " la sédition n'étoient poins connues. Dieu nourrisoit » les hommes lui-même; il étoit leur Gardien & leur " Pasteur : il n'y avoit ni Magistrats , ni Gouverntn ment politique comme à présent. Dans ces heureus " temps , les Hommes fortoient du fein de la terre qui le » produisoit d'elle-même, comme les fleurs & les arbres » Les campagnes fertiles fournissoient des fruits & de » bleds sans les travaux de l'Agriculture. Les homme » ne couvroient point leur corps, parce qu'on ne sentoit m point encore l'inclémence des saisons; ils prenoien » leur repos sur des lits de gazons toujours verds.

"Sous le Regne de Jupiter, le Maître de l'Univer ayant comme abandonné les rênes de son Empire, se cacha dans une retraite inaccessible. Les Dieu inférieurs qui gouvernoient sous Saturne, se reure rent aussi, & le monde secoué jusqu'en ses fondement par des mouvemens contraires à son principe & à se sin se sin par des mouvemens contraires à son principe & à se sin se sin se sur mêlés avec les maux. Mais à la sin, de peu que le monde ne soit plongé dans un abyme étent de consus de confusion, Dieu, auteur du premier ordre, reparde tra confusion, Dieu, auteur du premier ordre, reparde tra confusion, de peu se reprendra les rênes; alors il changera, con rigera, embellira, & rétablira tout, en détruisat la vieillesse, les maladies & la mort.

Pour la Note, Voyez pag. 239.

ima wor to

Plato talls i mann Fate felf

Rag Wa Good man The ther

out then field tillag their of the

of tu "Univ Univ reins fible unde

the vits point of the

refun amen Natu fes,

Inth
(a) P

image of himself, was pleased with his own work, & this pleasure inspired him the desire to make it still more & more like model.

In the dialogue which bears the title of Politicus, Plato mentioning this primitive state of the world, alls it the Reign of Saturn, & describes it in this nanner. " (a) God was then the Prince & common Fater of all. He governed the world by himfelf, as he governs it now by inferior Deities. Rage & cruelty did not then reign upon Earth. War & Sedition were not fo much as known; God himself took care of the sustenance of mankind, & was their Guardian and Shepherd. There were no Magistrates, nor civil polity, as there are now. In those happy days Men sprung out of the bosom of the earth, which produced them of it felf, like flowers & trees. The fertile fields yielded fruits & corn without the labour of tillage. Men ad no occasion for cloths to cover their bodies, being troubled with no inclemency of the feafons; & they took their rest upon beds of turf of a perpetual verdure.

"Under the Reign of Jupiter, the Master of the Universe Saturn, having quitted as it were the reins of his Empire, hid himself in an inaccesfible retreat. The inferior Gods who governed under him, retired too; the very foundations of the world were shaken by motions contrary to its principle & its end, it lost its beautyand its lustre, & the good was mixed & blended with evil. But in the end, lest the world should be plunged in eternal confusion, God, the author of the primitive order, will appear again, and refume the reins of Empire. Then he wil change, amend, embellish & restore the whole frame of Nature, & put an end to decay of age, to diseafes, & death ".

Inthe dialogue under the title of Phadrus, Plato en-

(a) Pag. 537, 538.

les es

nes

toil ien

ver re

ieus tire

men às

bien

pell

terno

10108

cor uifan

n 10

cherche les causes secretes du Mal moral qui a produit le Mal physique. (a), Il y a en chacun de nous, ditil, , deux ressorts dominans, le desir du plaisir, & l'amour du bon, qui sont les ailes de l'Ame. Quand , ces ailes se séparent, quand l'amour du plaisir b , l'amour du bon se divisent, alors les Ames tombent , dans des corps mortels: " & voici selon lui les plaisir que les Intelligences goûtent dans le ciel, & comment les Ames déchurent de cet état heureux.

,, (b) Le grand Jupiter, dit-il, animant son cha , ailé, marche le premier, suivi de tous les Dieux in , férieurs & des Génies. Ils parcourent ainsi les Cieu , dont ils admirent les merveilles infinies. Mais loss , qu'ils vont au grand festin, ils s'élevent au haut d , Ciel , au-dessus des Spheres. Aucun de nos Poete , n'a chanté jusqu'ici , ni ne peut chanter suffisammen , ce Lieu Sublime (c). Là les Ames contemplent pa , les yeux de l'esprit , l'Essence vraiment existantequ , n'est ni colorée, ni figurée, ni sensible, mais puremen , intelligible. Là elles voient la Vertu, la Vérite , la Justice, non comme elles sont ici-bas, mais comm , elles existent dans celui qui est l'Etre même. La elle », se rassafient de cette vue jusques à ce qu'elles n'e , puissent plus soutenir l'éclat; alors elles rentrent dans , le Ciel , où elles se repaissent d'Ambroisie & Nectar. Telle est la vie des Dieux.

,, Or, continue Platon, (d) toute Ame qui su ,, Dieu sidélement dans ce lieu sublime, dement ,, pure & sans tache; mais si elle se contente ,, nectar & d'ambroisse, sans accompagner le chi ,, de Jupiter, pour aller contempler la vérité, d ,, s'appesantit, elle rompt ses ailes, elle tombe si ,, la Terre, & entre dans un corps humain, pluso ,, moins vil, selon qu'elle a été plus ou moins élevi

Pour les Notes, Voyez pag. 241.

quin

qui

bro

or

of

vij

the

18

So

nere n H

" (

his

the

the

of.

they

mou

ever

Plac

temp

neith

any

lee V belov

Ther are a

they

on N No

ollov

lace

f it t

ot 2

empl:

reak

nters ccord a) Pa (c) '\gamma

Vol.

ANCIENT MYTHOLOGY. 241

quires into the fecret causes of moral Evil, which brought in physical Evil. " (a) There are in every one of us, fays he, two leading & principal springs of action, the defire of pleasure, and the love of virtue, which are the wings of the Soul. When these wings are parted, when the love of pleasure & the love of virtue move contrary ways, then Souls fall down into mortal bodies ". Let us fee here his notion of the pleasures which Spirits taste n Heaven, & of the manner how Souls fell from

he happy which they enjoy'd there.

te

en

pa

nen

ité

mm

elle

n'e

dan

X

i fu emeul nte d

cha ré, d

nbe la plus

éleve

"(b) The great Jupiter, fays he, driving on his wing'd chariot, marches first, followed by all the inferior Gods and Genii. Thus they traverse the Heavens, admiring the infinite wonders there of. But when they go to the great banquet they raise themselves to the top of Heaven, and mount above the spheres. None of our Poëts ever yet fung, or can fing that (c) Super-celestial Place. There Souls with eyes of the mind, contemplace the truly existing Essence, which has neither colour, nor figure, nor is the object of any fense, but is purely intelligible. There they fee Virtue, Truth & Justice, not as they are here below, but as they exist in him who is Being it self, There they are delighted with that fight till they are no longer able to bear the glory of it; & then they return back to Heaven, where they feed again on Nedar & Ambrosia Such is the life of the Gods. Now, continues Plato (d), every Soul which follows God faithfully into that super-celestial place, continues pure & without blemish; but f it takes up with nedar & Ambrosia, & does not attend on Jupiter's chariot to go & conemplate truth, it grows heavy & fluggish. It reaks its wings, it falls upon the Earth, & nters into an human body more or less vile, ccording as it has been more or less elevated.

a) Pag. 1216. (b) Pag. 1222.

<sup>(</sup>c) Υπεραράνιος τόπος. (d) Page 1223. Vol. II.

">Les Ames moins dégradées habitent dans les corps des Philosophes; les plus méprisables animent les Tyrans E les mauvais Princes. Leur sort change après la mort & devient plus ou moins heureux, suivant qu'elles ont aimé la Vertu ou le Vice pendant leur vie. Ce n'est qu'après dix mille ans que les Ames se réuniront d leur principe. Leurs ailes ne croissent & ne se renouvellent que dans cet espace de temps.

21

1)

1)

1)

1)

an

mo

lofe

He

Spi

The

city

the :

Wh

the

torn

they

unde

by th

accor

the cu invio of orc

Th

one o

vond

dopti

hey a

and th

ermis

dire

ght Il the

(a)

Telle est la doctrine que Platon opposoit à la sede profane de Démocrite & d'Epicure, qui nioient la Providence éternelle, à cause du mal physique & moral. Ce Philosophe nous fait un magnifique tableau de l'Univers. Il le considere comme une immensité remplie d'Intelligences libres qui habitent & qui animent des mondes infinis. Ces Intelligences sont capables d'une double selicité; l'une en contemplant l'essence divine, l'autre en admirant ses ouvrages. Lorsque les Ames ne font plus consister leur bonheur dans la connoissance de la vérité, & que des plaisirs inférieurs les détachent de l'amour de l'Essence suprême, elles sont précipitées dans quelque Planete pour y subir des peines expiatrices, jusqu'à ce qu'elles soient guéries par les souffrances. Les Planetes sont par consequent, selon Platon, comme des lieux ordonnés (a) pour la guérison des Intelligences malades. Voilà la Loi établie (b) pour conserver l'ordn dans les Speres célestes.

Cette double occupation des Esprits Célestes, est une des plus sublimes idées de Platon, & marque la prosondeut admirable de son génie. C'est par ce système que les Philosophes Païens ont tâché de nous expliquer l'origine du mal. Voici comme ils raisonnoient. Si les Ames pouvoient contempler sans cesse l'Essence Divint par un regard immédiat, elles seroient impeccables la vue du bien souverain entraîneroit nécessairement tout l'amour de la volonté. Pour expliquer donc le

Pour les Notes, Voyez pag. 243.

ANCIENT MYTHOLOGY. 243

"Souls less degraded than others, dwell in the bo"dies of Philosophers; the most despicable of all
"animate the bodies of Tyrants & evil Princes.
"Teir condition alters after death, & becomes
"more or less happy, according as they have loved
"Virtue or Vice in their life-time. After ten thou"sand years Souls will be re-utined to their princi"ple. During that space of time their wings grow

"again & are renew'd ".

s

re

n:

la

a-

2715

uf-

Ces

des

nces

rare

re des

ndeur

ie les

l'or!-

Si les

Divine

ables

rement

donc l

Such was the doctrine which Plato opposed to the profane sect of Democritus & Epicurus, who denied an eternal Providence on account of the physical & moral evil which they faw in the world. This Philosopher gives us a fine discription of the Universe. He confiders it as an immensity filled with free Spirits, which inhabit & inform inumerable worlds. These Spirits are qualified to enjoy a double felicity; the one confisting in the contemplation of the Divine Essence, the other in admiring his works. When Souls no longer make their felicity confift in the knowledge of truth, & when lower pleasures torn them off from the love of the supreme essence, they are thrown down into some Planet, there to undergo expiatory punishments till they are cured by their sufferings. These Planets are consequently, according to Plato's notion, like hospitals (a) for the cure of distempered Intelligences. This is the inviolable Law established (b) for the preservation of order in the Celestial Spheres.

This double employment of Celestial Spirits, is one of the sublimest notions of Plato, & shews the wonderfull depth of his genius. This was the system dopted by the Heathen Philosophers, when ever hey attempted to explain to us the origin of evil. And thus they reason; if Souls could without intermission contemplate the Divine Essence by direct view, they would be impeccable: the 18th of the supreme good necessarily engaging 11th love of the will. To explain therefore the

La

<sup>(</sup>a) Νοσοκομεῖοι. (b) Θεσμός άδρασλοίας.

chite des Esprits, il falloit supposer un intervalle, où l'Ame sort de la présence Divine, & quitte le lieu sublime, pour admirer les beautés de la Nature, & se rassasser d'ambroisse, comme d'une nourriture moins délicate & plus convenable à sa nature sinie. C'est dans ces intervalles qu'elle devint insidelle.

Pythagore avoit puisé la même doctrine chez les Egyptiens. Il nous en reste un précieux monument dans les Commentaires d'Hieroclès sur les Vers Dorés at-

5

n

tl

17

39

1)

n i

n t

nb

" 0

1) C

n n

n h

" pl

" m

n to

" Sh

n the

" sh

» loi

neun

n of

n vet

o the

" noi (a)

170

tribués à ce Philosophe.

">Comme notre éloignement de Dieu, dit cet Auteur,

E la perte des ailes qui nous élevoient vers les choses

célestes, nous ont précipités dans cette région de mort

nou tous les maux habitent; de même le dépouille
ment des affections terrestres & le renouvellement des

vertus, font renaître nos ailes, & nous élevent au

séjour de la vie où se trouvent les véritables biens

fans aucun mélange de maux. L'essence de l'homme

tenant le milieu entre les êtres qui contemplent tou
jours Dieu, & ceux qui sont incapables de le con
templer, peut s'élever vers les uns, ou se rabaisser

vers les autres (a).

" Le méchant, dit ailleurs Hieroclès (b), ne veut pas que l'Ame soit immortelle, de peur de ne vivre par après la mort que pour souffrir. Mais il n'en est pas de même des Juges des Ensers. Comme ils forment leurs jugemens sur les regles de la vérité, ils ne pronoucent pas que l'Ame doit n'être plus, mais qu'elle doit n'être plus vicieuse. Ils travaillent à la corrisper & à la guérir, en ordonnant des peines pour le signifient de la nature, de même que les Médecins guéris rissent par des incisions, les ulceres les plus malins. Ces Juges punissent le crime pour chasser le vice. Ils n'anéantissent pas l'essence de l'Ame, mais ils

Pour les Notes, Voyez pag. 245.

fall of Spirits, they are forced to suppose an interval, when the Soul withdraws from the Divine presence, & quit the supra celestial abode, in order to admire the beauties of Nature, and entertain herself with ambrosia, as a food less delicate, & more suitable to a finite being. 'T is in these intervals that she falls short of her duty.

Pythagoras had learned the same doctrine among the Egyptians. We have still a very valuable monument of it left, in the Commentary of Hierocles upon the golden Verses ascribed to that Philosopher.

"As our alienation from God, fays this Author, "& the loss of the wings which used to raise us up to heavenly things, have thrown us down into this region of death which is over-run with all manner of evils; so the stripping our selves of earthly affections (a), and the revival of virtues in us make our wings grow again, & raise us up to the mansions of life, where true good is to be found without any mixture of evil. The essence of man being in the middle between beings that contemplate God without ceasing, & such as are not able to contemplate him at all, he has it in his power to raise himself up towards the one, or sink down towards the other.

1

ut

03

nt

0-

lle

ri-

le

lė-

ns.

ce.

ils

" (b) The wicked man, fays Hierocles in another place, does not care that the Soul should be immortal, for fear he should live after death only to fuffer punishment. But the Judges of the Shades below, as they form their judgment upon the rules of truth, do not decree that the Soul should exist no longer, but that it should be no longer vicious. Their business is to correct, & cure it, by prescribing punishments for the health of nature, just as Physicians heal the most inveterate ulcers by incisions. These Judges punish the crime in order to extirpate vice. They do not annihilate the essence of the Soul, but bring

<sup>(</sup>a) Hierocles Com. in Aurea Carm. p. 187. Ed. Cant.

» la ramenent d'exister véritablement, en la purissant » de toutes les passions qui la corrompent. C'est pour-» quoi quand on a péché, il faut courir au-devant de » la peine, comme au seul remede du vice.

n f

» t

n V

fan

pre

of

of I

bei M<sub>1</sub>

3,

dov

foll

too

4.

sha

fto:

the

riv

plic

of I

I co

an a

pre

ash

Wh

»h

1) 01

n th

10 0

» to

D W

» th

Il paroît donc manifestement par la doctrine des plus célebres Philosophes Grecs: I. Que les Ames préexistoient dans le Ciel. 2. Que le Jupiter conducteur des Ames avant la perte de leurs ailes, & celui à qui Saturne a consié les rênes de son Empire depuis l'origine du mal, est distinct de l'Essence suprême, & par conséquent qu'il ressemble fort au Mythras des Perses & à l'Orus des Egyptiens. 3. Que les Ames ont perdu leurs ailes, & qu'elles ont été précipitées dans des corps mortels, parce qu'au lieu de suivre le char de Jupiter, elles s'étoient trop arrêtées à la jouissance des plaisirs insérieurs, 4. Qu'au bout d'un certain période de temps, les ailes de l'Ame renaîtront, & que Saturne reprendra les rênes de son Empire, pour rétablir l'Univers dans son premier éclat.

Examinons à présent la Mythologie Egyptienne qui est la source de celle des Grecs. Je ne veux point soutenir les explications mystiques que le Pere Kircher donne de la sameuse Table Isiaque, & des Obélisques qui se voient à Rome. Je me borne à Plutarque qui nous a conservé un monument admirable de cette Mythologie. Pour en faire sentir les beautés, je vais faire une analyse courte & claire de son Traité d'Isis & d'Osiris, qui est une Lettre écrite à Cléa, Prétresse d'Isis.

" (a) La Mythologie Egyptienne, dit Plutarque, 
" a deux sens; l'un sacré & sublime; l'autre sensible

" & palpable. C'est pour cela que les Egyptiens mettent

" des Sphinx à la porte de leurs Temples. Ils veulent nous

" faire entendre que leur Théologie contient les secrets de

" la Sagesse, sous des paroles énigmatiques. C'est aussile

" sens de l'Inscription qu'on lit à Sais sur une statue de

Pour la Note, Voyez pag. 247.

" it back to is true & genuine existence, purifying it from all the passions that corrupt it. And therefore when we have sinned, should be glad to embrace the punishment, as the only remedy for vice ".

'T is therefore evidently the doctrine of the most famous Greek Philosophers, I, That Sonls had a pre - existence in Heaven. 2, That the Jupiter who marched at the head of Souls before the loss of their wings, he to whom Saturn gave the reins of his Emrire after the origin of evil, is a distinct being from the supreme Essence, & is very like the Mythras of the Persians, & the Orus of the Egyptians. 3, That Souls loft their wings and were thrust down into mortal bodies, because that instead of following Jupiter's chariot, they gave themselves too much up to the enjoyment of lower pleasures. 4. That at the end of a certain period of time, the wings of the Soul shall grow again, & Saturn shall resume the reins of his Empire in order to restore the Universe to its original perfection.

Let us now examine the Egyptian Mythology, the fource from whence that of the Greeks was derived. I shall not offer to maintain the mystical explications that Kircher gives of the famous Table of Isis, or of the Obelisks that are to be seen at Rome. I confine my self to Plutarch, who has preserved us an admirable monument of that Mythology. To represent us its real beauties, it will be proper to give a short & clear analysis of his Treatise of Isis & Osiris which is a Letter written to Clea, Priestess of Isis.

"(a) The Egyptian Mythology, fays Plutarch, "has two senses; the one facred & sublime, the "other sensible and palpable. 'T is for this reason "that the Egyptians put Spinzes before the door of their Temples; designing thereby to signify "to us that their Theology contains the secrets of wisdom under enigmatical words. This is also "the sense of the Inscription upon a statue of

(a) Pag. 3 54.

\$

n

ui

1-

11-

111

10

ie.

1-

5,

e,

ble

ent

0115

de

Fle

de

» Pallas ou d'Isis: Je suis tout ce qui est, qui a été, » & qui sera; & jamais mortel n'a levé le voile qui » me couvre.

3) 1

75

17 1

n (

27 1

19

n t

> b

n. E

ng

ní

n e

n ti

17. t

n U

n n

n. 8

n g n g

ntl

n Da

n. V

n fa

10. P

" h

n III

»G

" to

» te

31

(a) Il raconte ensuite la Fable d'Isis & d'Osiris. " Ils naquirent tous deux de Rhéa & du Soleil. Tandis » qu'ils étoient encore dans le sein de leur Mere, ils » s'unirent & procréerent le Dieu Orus, image vivante » de leur substance. Typhon ne naquit point, mais il » perça les flancs de Rhea par un violent effort. Il se » révolta ensuite contre Ofiris, remplit l'Univers de » ses fureurs, déchira le corps de son Frere, en découpa » les membres . & les répandit par-tout. Depuis a » temps-là Isis erre sur la terre pour ramasser les mem-» bres épars de son Frere & de son Epoux. L'Amed'O. » siris éternelle & immortelle, mena fon fils Orus aus » Enfers, où elle l'instruisit à combattre & à vaincre » Typhon. Orus retourna sur la terre, combattit & » défit Typhon, mais il ne le tua pas. Il se contenta » de le lier, & de lui ôter la puissance de nuire. Le » méchant s'échappa enfin, & le désordre alloit recom-» mencer; mais Orus lui livra deux fanglantes ba-» tailles, & l'extermina tout à fait,

(b) Plutarque continue aînsi: "Quiconque applique "ces Allégories à la Nature Divine, immortelle & bienheureuse, mérite qu'on le traite avec mépris. Il ut
faut pas croire pourtant qu'elles soient de pures sables,
vuides de sens, semblables à celles des Poëtes. Ellu
nous dépeignent des choses qui sont véritablement
arrivées.

» Ce seroit aussi un erreur dangereuse, & une im» piété manifeste d'attribuer, avec Euhémere le Messe.
» nien, tout ce qu'on dit des Dieux, aux anciens Rois.
» & aux grands Capitaines. Ce seroit anéantir la Reli» gion, & éloigner les hommes de la Divinité.

#### ANCIENT MYTHOLOGY. 249

"Pallas or Isis at Sais, I am all that is, has been, shall be, & no mortal has ever yet removed the

" veil that covers me.

.0

13

TE

8

10

Le

m-

12-

que

en-

ne

les,

lles

nent

im-

effé-

Rois

Reli-

" (a) He afterwards relates the Egyptian Fable of " Isis & Osiris. They were both born of Rhea & " the Sun. Whilst they were still in their Mother's "womb, they copulated & ingendered the God " Orus , the living image of their substance, Typhon " was not born, but burft violently through the ribs of " Rhea. He afterwards revolted against Osiris, filled "the Universe with his rage & violence, tore the »body of his Brother in pieces, mangled his limbs, » & scattered them about. Ever fince that time Isis "goes wandring about the earth, to gather up the " scattered limbs of her Brother & Husband. The " eternal & immortal foul of Osiris led his son Orus " to the Shades below, where he gave him instruc-"tions how to fight, & beat Typhon. Orus returned "upon earth, fought, & defeated Typhon, but did "not kill him. All that he did was to bind him, "& take away his power of doing mischief. The "wicked one made his escape afterwards, & was "going to renew his malice. But Orus fought him win two bloody battels, & destroyed him entirely. " Plutarch goes on thus; (b) Whoever applieth "these allegories to the blessed immortal Divine "nature, desserves to be treated with contempt.

"We must not however believe that they are mere fables without any meaning, like those of the Poëts. The represent to us things that really

" happened.

"It would be likewise a dangerous error, and "manifest impiety to interpret what is said of the "Gods, as Evemerus the Messenian did, & apply it "to the ancient Kings & great Generals. This would "tend to destroy Religion, & estrange men from the Deity.

<sup>(</sup>a) Pag: 3055. (b) Rag: 3.58

99

27

23

29

29

29

99

39

2, (

99 1

», [

2,1

2, t

,, (

,,la

,, ( ,, F

29 T

, n

99 A

29 V

n t

mar ar

, t1

20 re

expl

Wife

then

20 01

n the

(,0)

,, (a) Ceux-là, ajoute-t-il, ont mieux pense, qui , ont écrit que tout ce qu'on raconte de Typhon, d'O-, firis, d'Is & d'Orus, doit s'entendre des Génies & , des Démons (b). C'étoit l'opinion de Pythagore, de , Platon, de Xénocrate & de Chrysippe, qui suivoient , en cela les anciens Théologiens. Tous ces grands hom-,, mes soutiennent que ces Génies étoient fort puissans, ,, & très-supérieurs aux mortels. Ils ne participoient , pourtant pas de la Divinité d'une maniere pure & , simple; mais ils étoient composés d'une nature spiri-,, tuelle & corporelle, & par la capables de plaisirs & ,, de peines , de passions & de changemens : car parmi ,, les Génies , comme parmi les hommes , il y a des ver-, tus & des vices. De la viennent les Fables des Grecs , sur les Titans & les Géans; les combats de Python , contre Apollon; les fureurs de Bacchus, & plusieurs ,, fictions semblables à celles d'Ofiris & de Typhon. " De là vient qu'Homere parle de bons & de mauvais , Démons. Platon appelle les premiers Dieux Tuté-, laires , parce qu'ils font Médiateurs entre la Divinité ,, & les Hommes, & qu'ils portent les prieres des Mortels vers le Ciel, & de la nous rapportent la connoif-, sance & la révélation des choses cachées & futures. ,, (c) Empédocles, continue-t-il, dit, que les mau-, vais Démons sont punis des fautes qu'ils ont com-,, mises. Le Soleil les précipite d'abord dans l'Air; , l'Air les jette dans la Mer profonde ; la Mer les vo-, mit sur la Terre; de la Terne ils s'élevent enfin vers ,, le Ciel. Ils sont ainsi transportés d'un lieu à un autre, 3) jusqu'à ce qu'étant punis & purifiés, ils retournent so dans le lieu qui est conforme à leur nature.

Après avoir donné ainst une explication théologique des Allégories Egyptiennes, Plutarque en raconte les est plications physiques: mais il les rejette toutes, & revient d'sa premiers doctrine (d)., Osiris n'est ni le Soleil, ni l'Eau, ni la Tierre, ni le Ciel; mais tout ce qu'il

,, (a) There are others, add's he, much juster in , their notions, who have wrote, that whatever ,, is related of Typhon, Osiris, Isis & Orus must be , understood of Genii & Dæmons. (b) This was the , opinion of Pythagoras, Plato, Xenocrates, and " Chrysippus, who followed the ancient Theologists , in this notion. All those great men maintained , that these Genii were very powerful, & far su-» perior to mortals. They did not however partake " of the Deity in a pure & simple manner; but were », composed of a spiritual & corporeal nature, and , confequently capable of pleasures & pains, passions , & changes: for there are virtues & vices among , the Genii as wel as among men. Hence come the ,, Fables of the Greeks about the Titans & the Giants; , the battels of Pithon with Apollo; the furies & ex-, travagance of Bacchus, & several fictions like those " of Ofiris & Typhon. Hence is it that Homer speaks " of good & evil Dæmons. Plato calls the first, Tute-"lary Deities, because they are mediators between "God an Man, carry up the prayers of mortals to "Heaven & bring us from thence the knowledge & " revelation of secret & future things.

1

S

is

10

if-

11/4

m.

ir;

v0-

ers

Te,

rent

ique

sex.

ient

leil,

rily

"(c) Empedocles, continues he, says, that the evil "Damons are punished for the faults they have com-"mitted. The Sun precipitates them at first into the "Air, the Air casts them into the deep Sea; the Sea "vomits them upon the Land, & from the Earth "they are raised up at last towerds Heaven. Thus "are they transported from one place to another, "till being in the end punished & purished, they

, return to the place adapted to their nature.

Plutarch, after having given such a theological explanation of the Egyptian Allegories, giveslike-wife the physical explication there of; but he rejects them all, & returns to his first doctrine. (d) "Osiris is neither the Sun, nor the Water, nor "the Earth, nor the Heaven; but whatever there"

<sup>(</sup>a) Pag. 3:583. (b) Pag. 360. (c) Pag. 362. (d) Pag. 376.

,, a dans la nature de bien disposé, de bien ordonné, de bon ,, & de parfait, est l'image d'Osiris. Typhon n'est ni la ,, Sécheresse, ni le Feu, ni la Mer, mais tout ce qu'ilya

n F

w t

n b

ene

ma

thu

n f

n W

nr

nt

1. W

m to

» b

10 bi

»B

w fo

» T

n be

ma

gora

exp

eith

the

part

mak by v

T

upor

lofo<sub>j</sub> reca

depe

othe

of. V

fider

true

With

(a)

I

, Sécheresse, ni le Feu, ni la Mer, mais tout ce qu'il ya dans la Nature de nuisible, d'inconstant, & de déréglé. Plutarque va plus loin dans un autre Traité, & nous explique l'origine du Mal par un raisonnement également solide & subtil (a); le voici:, L'Ouvrier parfaits, ment bon sit d'abord toutes choses, autant qu'il étoit possible, semblables à lui-même. Le Monde reçut en naissant de celui qui le sit, toutes sortes des biens, Il tient d'une disposition étrangers tout qu'il a de malheureux & de méchant. Dieu ne peut pas être, la cause du Mal, parce qu'il est souverainement bon, La Matière ne peut pas être cause du Mal, parce, qu'elle n'a point de sorce. Mais le Mal vient d'un troisieme principe qui n'est ni si parsait que Dieu,

,, troisieme principe qui n'est ni si parfait que Dieu, , ni si imparfait que la matiere. Ce troisieme Etre

,, c'est la Nature intelligente, qui a au-dedans de soi, une source, un principe, & une cause de mouve-

25 ment.

l'ai déja fait voir que les Ecoles de Pythagore & de Platon soutenoient la Liberté. Le premier l'exprime par la nature de l'Ame qui peut s'élever ou s'abaissent l'autre par les ailes de l'Ame, c'est-d-dire, par l'amour du beau & le goût du plaisir, qui peuvent se séparet. Plutarque suit les mêmes principes, & fait consisten la Liberté dans l'adivité de l'ame, par laquelle elle est la

source de ses déterminations.

Ce sentiment ne doit donc pas être regardé comme nouveau. Il est tout à la fois naturel & philosophique. L'Ame peut toujours séparer & rassembler, rappeller & comparer ses idées; & c'est de cette adivité que dépend la Liberté. Nous pouvons toujours penser à d'autres biens qu'à ceux auxquels nous pensons aduellement. Nous pouvons toujours suspendre notre consentment, pour voir si le bien dont nous jouissons, es ou n'est pas le vrai bien. Notre Liberté ne consiste pas à vouloir sans raison de vouloir, ni à présérer le mointe

» is in nature well disposed, well regulated, good & perfect all that is the image of Osiris. Typhon is neister scorching heat, nor the fire, nor the Sea; but whatever is hurtful, inconstant & irregular.

Plutarch goes farther in another Treatife, and enquires into the cause or the origin of Evil, in a manner equally folid & fubtile, which is expressed thus: " (a) The Maker of the World being per-" feetly good, formed all things at first, as far as " was possible, like himself. The World at its birth "received, from him that made it, all fores of good " things: Whatever it has at present unhappy and wicked in it, comes from a disposition foreign " to its nature. God cannot be the cause of evil, "because he is sovereignly good. Matter cannot "be the cause of evil, because it has no active force. "But evil comes from a third principle, neither " so perfect as God, nor so imperfect as Matter. "This third Being is an intelligent nature, which being felfmoving, hath within itself a source, "a principle, & a cause of motion.

9

93

in

re

18-

de

100

1.

our

rer.

r la A la

mme

que.

pend

tres

rent.

nte-

, ef

in die

Thave already shewn that the-Schools of Pythagoras & Plato afferted Liberty of Will. The former
expresses it by the nature of the Soul, which can
either raise or sink itself; the other by the wings of
the Soul, which may move different ways and be
parted. Plutarch follows the same principles, and
makes Liberty consist in the activity of the Soul,
by which it is the source of its own determinations.

This opinion therefore ought not to be looked upon as modern. It is at once both natural & philosophical. The Soul canal ways separate & re unite, recall & compare her ideas; & on this activity depends her liberty. We can always think upon other goods than those we are actually thinking of. We can always suspend our consent, and consider if the good that we enjoy, be or be not the true good. Our liberty does not consist in willing without any reason, nor in preferring a lesser.

(a) Plut. de Anim. form. pag. 10:1 99

bien à ce qui nous paroît le plus grand; mais à examiner si le bien présent est un bien réel, ou s'il n'est qu'un bien imaginaire. L'Ame n'est libre que lorsqu'elle est placée entre deux objets qui paroissent dignes de quelque choix. Elle n'est jamais entraînée invinciblement par l'impression d'aucun biensini, parce qu'elle peut penser à d'autres biens plus grands, & par là découvrir un attrait supérieur, qui suffit pour l'enlever au bien epparent & trompeur.

J'avoue que les Passions, par le sentiment vis qu'elles nous causent, occupent quelquesois toute la capacité de l'Ame, & l'empêchent de résléchir. Elles l'aveuglent & l'entraînent: elles déguisent, & transforment les objets. Mais quelque sortes qu'elles soient, elles ne sont jamais invincibles. Il est difficile, mais il n'est point impossible de les surmonter. Il est toujours dans notte pouvoir d'en diminuer peu à peu la sorce, & d'en prévenir les excès. Voilà le combat de l'Homme sur la terre, & le triomphe de la Vertu.

Les Païens ayant senti cette tyrannie des Passions, reconnurent par la seule lumiere naturelle, la nécessité d'une puissance céleste pour les vaincre. Ils nous représentent toujours la Vertu comme une Force Divine que descend du Ciel. Ils introduisent sans cesse dans leus Poëmes des Divinités protectrices qui nous inspirent nous éclairent, & nous fortisient; pour marquer que la vertus héroiques ne peuvent venir que des Dieux seuls C'est par ces principes que la sage Antiquité a toujour combattu la Fatalité, qui détruitégalement la Religion la Morale & la Société. Revenons aux Egyptiens.

Leur Doctrine, selon Plutarque, suppose : I. Quel monde sut créé d'abord sans aucun mal physique noral, par celui qui est infiniment bon. 2. Que plusieurs Génies, par l'abus de leur liberté, se son mendus criminels, & par la malkeureux. 3. Que ces Génies souffriront des peines expiatrices, su qu'd se qu'ils soient purgés & rétablis dans l'artifications de puils soient purgés & rétablis dans l'artifications de puils soient purgés de rétablis dans l'artifications de peines expiatrices.

god cor a r ber tha ried god

gre cha ter

I

from & h & p are but

prevon on or Tween

in o

fcena into light tues the I in th

which & S

r. T fical
2. I into these till t

good to what appears to us to be a greater; but it consists in examining whether the present good be a real or an imaginary good. The Soul exerts its liberty only when it is placed between two objects that seem worthy of some choice. It is never carried away invincibly by the impression of any finite good, because it can think upon other goods much greater than they, & thereby discover a superior charm & attraction that is sufficent to get the better of the apparent & deceitful good.

10

2-

ir

les

de

ent

les

ont

int

tre

re

Te.

115

pre

qui

eur

ent

e les

euls

our

ion

) ite

Que fon

rdi

It must be owned that the Passions by the lively impressions which they make on us, sometimes toke up all the capacity of the Soul, & hinder it from reslecting. They darken its discerning faculty, & hurry it on to an assent: They transform objects, & place them in a wrong light. But strong as they are, they are never invincible. Tis difficult indeed, but not impossible to surmount them. Tis always in our power to disminish their force gradually, & prevent their excess. This is the warfare of Man

on earth, & this is the triumph of Virtue.

The Heathens feeling this tyranny of the Passions, were convinced by the light of nature alone, of the necessity of a celestial power to subdue them. They always represent Virtue to us as a divine energy defeeding from Heaven. They are continually bringing into their Poems guardian Deities who inspire, enlighten & strengthen us, to shew that heroick virtues can only proceed from the Gods. These were the principles upon which the wise Ancients went, in their arguments against those notions of Fatality, which are alike destructive to Religion, Morality & Society. But to return to the Egyptians.

Their doctrine, according to Plutarch supposes. In That the world was created without any physical or moral evil, by a Being infinitely good.

2. That several Genii abusing their liberty, fellinto crimes., & consequently into misery. 3. That these Genii must suffer expiatory punishments, till they are purished & restored to their first state.

4. Que le Dieu Orus, fils d'Iss & d'Osiris, qui combat le mauvais Principe, est un Dieu subalterne, semblable d Jupiter, fils de Saturne.

4.

wh

nate

tho

the thei

, al

,, 0

,, th

,, P

,, m

,, fe

, ig

, tu

, th

, T

, pı

,, m

, ma

,, PI

, op

, W

, his

, A

, fie

, He

, &

me

, tro

, ble

, cor

, sha , & , life

(a) (c)

I

Consultons à présent la Mythologie des Orientaux, plus nous approcherons de la premiere origine des Nations, plus nous trouverons leur Théologie épurée.

Zoroastre, dit Plutarque, (a) enseignoit » qu'ilye » deux Dieux d'opérations contraires; l'un Auteur de » tous les biens; l'autre Auteur de tous les maux. I n appelle le bon Principe, Oromaze, & l'autre, le » Démon Arimane (b). Il dit que l'un ressemble » la lumiere & à la vérité, l'autre aux ténebres & "Pignorance. De plus, il y a un Dieu mitoyen enti » les deux, nommé Mythras, que les Perses appellen » Intercesseur ou Médiateur (c). Les Mages ajou » tent qu'Oromaze est né de la plus pure lumiere, » Arimane des ténebres : qu'ils se font la guerre l'ul » à l'autre; & qu'Oromaze a fait six Génies : la Bonte » la Vérité, la Justice, la Sagesse, l'Abondance, n la Joie; & qu'Arimane leur en a opposé six autres " la Malice, la Fausseté, l'Injustice, la Folie, la Di » fette, & la Triftesse. Oromaze s'étant éloigné del » Sphere d'Arimane autant que le Soleil l'eft de la Tent norna le Ciel d'Aftres & d'Etoiles. Il créa enfut » vingt-quatre autres Génies , & les mit dans un au » ( par lequel les Anciens désignent la Terre) » Arimane & fes Génies percerent cet œuf brillant maussi-tôt les maux furent confondus avec les biens » Mais il viendra un temps fixé par le Destin, ou An » mane sera totalement détruit & exterminé ; la Ten » changera de forme, & deviendra unie & égale; » les Hommes heureux n'auront plus qu'une même vis mune même langue, & un même gouvernement.

4. That the God Orus, the sun of Isis & Osiris., who sights with the evil Principle, is a subordinate Deity, like Jupiter the son of Saturn.

Let us pass next into Persia, to consult the Mythology of the Orientals. The nearer we approach the first origin of Nations, the clearer shall we find

their Theology.

de II

3

nir

len

ou

ľш

ité

, 1

es.

Di

tell

PTTE

uit

an

)

int

iens

Ari

Cerr

118

"Zoroaster, says Plutarch, (a) taught that there "are two Gods contrary to each other in their "operations; the one the author of all the good; , the other of all the evil in nature. The good "Principle he calls Oromages the other the Dæ-"mon Arimanius. He fays (b) that the one re-, sembles light and truth, the other darkness and , ignorance. There is likewise a middle God be-, tween these two, named Mythras (c), whom , the Persians call the Intercessor or Mediator. , The Magi, add, that Oromazes is born of the , purest light, & Arimanius of darkness; that they " make war upon one another, and that Oromages , made fix Genii, Goodness, Truth , Justice, Wisdom, "Plenty, & Joy; & Arimanius made fix others to , oppose them, Malice, Falshood, Injustice, Folly, , Want , & Sadness. Oromages having withdrawn , himself to as great a distance from the Sphere of , Arimanius, as the Sun is from the Earth, beauti-, fied the Heavens with Stars & Constellations. , He created afterwards four & twenty other Genii, , & put them into an egg; ( by which the Ancients , mean the Earth ) but Arimanius & his Genii pierced , trough this shining egg; immediately evil was , blended & confounded with good. But there was , come a time appointed by Fate, when Arimanius , shall be entirely destroyed & extirpated; the Earth , shall change its form, & become plain & even; , & happy men shall have only one & the fame , life, language & government.

<sup>(</sup>a) De Isid. & Osr. pag. 370. (b) Ibid. (c) Διο καὶ Μίθρην Πέρσαι την Μεσίτην ένομάζουσιν

"Mages, ces Dieux doivent se combattre pendant neu mille ans, l'un détruisant ce que l'autre a fait jusqu'à ce qu'enfin l'Enfer soit aboli. Alors les Homes mes seront bienheureux, & leurs corps deviendron transparens. Le Dieu qui a tout produit, se cach jusqu'à ce temps. Cet intervalle n'est pas trop long pour un Dieu; mais il est semblable à un moment de sommeil.

"

dod

for

oth

Th

con

of 1

an i

like

W

ans:

ve n fou

he ]

octr

Div

ellec

ngu

ng p

phe

but Dar

this

Ligi

be t

duce

all c

But Arii

Ligh

dark

the

natu

War upon

in si year rend

(a) F

Nous avons perdu les anciens Livres des premiers Per ses. Pour juger de leur Mythologie, il faut avoir te cours aux Philosophes Orientaux de nos jours, & voi s'il reste encoreparmi les Disciples de Zoroastre quelque traces de l'ancienne Doctrine de leur Masire. Le célebr M. Hyde, Docteur de l'Eglise Anglicane, qui a voyag dans Porient, & qui savoit parfaitement la langue de pays, a traduit de Saristhani, Philosophe Arabe d quinzieme siecle, les principes suivans (a). " Les premier » Mages ne regardoient point les deux Principes comm » co-éternels; mais ils croyoient que la Lumiere étot n éternelle, & que les Ténebres avoient été produites » Voici comme ils expliquent l'origine de ce mauval » Principe. La lumiere ne peut produire que la lumient » & ne peut jamais être l'origine du mal. Commen » donc a été produit le mal? La lumiere, disent-ils » produisit plusieurs êtres, tous spirituels, lumineut " & puissans. Mais leur Chef, nommé Ahriman, a » Arimane, eut une mauvaise pensée contraire à » lumiere. Il douta, & par ce doute il devint tene » breux. De là sont venus tous les maux , la disent » tion, la malice, & tout ce qui est opposé à la lumiet " Ces deux Principes se combattirent l'un l'autre, la » firent ensuite la paix, à condition que le Monde in » férieur seroit soumis à Arimane pendant sept mil » ans; après cet espace de temps, il rendra le Monte » à la lumiere.

"Theopompus writes also, that according to the doctrine of the Magi, these Gods must make war for nine thousand years, the one destroying the other's work, till at last Hell shall be taken away. Then Men shall be happy, & their bodies become transparent. The God who was the author of their being, keeps himself retired till that time, an interval not too long for a God, but rather

like a moment of fleep.

des

euj it

on.

ch

ons

ren

er

re

voi

que lebr yag

e di

e d

nier

mm

étoi

ivat.

men

-ils

1,0

àl

tene fen

nere

e. Il e in

mill

lond

We have lost the ancient Books of the first Perons; fo that in order to judge of their Mythology, ve must have recourse to the oriental Philosophers four own time, & see if there be still lest among the Disciples of Zoroaster any traces of the ancient octrine of their Master. The famous Dr. Hyde, Divine of the Church of England, who had traelled into the East, & perfectly understood the nguage of the country, has translated the followg passages out of Saristhani, an Arabian Philopher of the fifteenth century. " (a) The first Magi did not look upon the two Principles as coeternal, but believed that Light was eternal, and that Darkness was produced in time; & the origin of this evil Principle they account for in this manner: Light can produce nothing but light, & can never be the origin of evil. How then was evil produced? Light, fay they, produced several beings, all of them spiritual, luminous and powerful. But their Chief, whose Name was Ahriman or Arimanius, had an evil thought contrary to the Light. He doubted, & by that doubt he became dark. Hence arose all the evils, the dissention, the malice, and every thing else of a contrary nature to the light. These two Principles made war upon one another, till at last peace was made, upon conditions that the lower world should be In subjection to Arimanius for seven thousand years; after which space of time, he is to surtender back the World to the light. (a) Hyde Rel. vet. Perf. c. 7. p. 103. 6 c. 22. p. 296.

Voilà, ce me semble, les quatre idées dont je par dans mon Ouvrage: I. Un état avant que les biens les maux sussent mélangés. 2. Un état après qu'ils frent mélés & confondus. 3. Un état où le mal sera tot lement détruit. 4. Un Dieu mitoyen entre le bon & mauvais Principe.

Her

le for

ere b

ter th

hen e

od be

As t

the

nfult

e ha

the i

ved

Afte

anne

Philo

ife,

vom

birth

hat v

leser

have

k lil

ing nade ent

The

Inesie

earn

nose

alan

ple:

re

inua

hade hem he

a) I b)

Comme la doctrine des Mages Persans est une sui de la doctrine des Brachmanes des Indes, il faut co sulter l'une pour éclaireir l'autre. Il nous reste peu traces de l'ancienne Théologie des Gymnosophiste mais celles que Strabon nous a conservées, suppose

les trois Etats du Monde.

Après que cet Historien a décrit la vie & les man des Brachmanes, il ajoute (a) : » Ces Philosophes » gardent l'état des hommes pendant cetre vie, com » celui des enfans dans le sein de leur merc. La morte, » selon eux, une naissance à une véritable & heura » vie. Ils croient que tout ce qui arrive aux mortel » ne mérite le nom ni de bien ni de mal. Conform » aux Grecs en plusieurs choses, ils pensent que le Mo » de a commencé, & qu'il sinira; que Dieu qui » produit (b), & qui le gouverne, est présent par-tu » à son ouvrage.

" Onésicrite, continue le même Auteur, aya " été envoyé par Alexandre le Grand, pour apprend " la vie, les mœurs & la doctrine de ces Philosophe " trouva un Brachmane, nommé Calanus, qui lui " seigna les principes suivans. Autrefois l'abondan " régnoit par-tout; le lait, le vin, le miel & l'hu " couloient des fontaines: mais les hommes ayant abl " de ce bonheur, Jupiter les en priva, & les condan " à travailler pour conserver leur vie. Quand la ta

Pour les Notes, Voyez pag. 261.

Here we see the four notions that I speak of in e foregoing work: I, A state before good & evil ere blended & confounded together. 2. A state ter they were so blended & confounded. 3. A state hen evil shall be entirely destroyed. 4. A middle

od between the good & the evil Principle.

col

11

le

ofe

au

esi

omi

te

tret

rtell

orn

Mo

ui

aya

rend

ophe

lui d

ndan

l'hu

t abi

adam

a 10

As the doctrine of the Persian Magi is a sequel the doctrine of the Indian Brachmans, we must ofult the one to put the other in a clear light. ehave but few traces left of the ancient Theology the Gymnosophists; yet those which Strabo has preved, suppose three different states of the World. After that Historian has described the life and inners of the Brachmans, he adds. "(a) Those Philosophers look upon the state of men in this ife, to be like that of children in their mother's romb; Death according to their notion being a wirth to a true & an happy life. They believe hat whatever happens to mortals here does not eserve the name either of good or evil. They lave many notions in common with the Greeks, k like them believe that the World had a begining, & will have an end; and that God who hade it (b), & governs it, is every where preent to his work.

The same Author goes on in this manner: nesicritus being sent by Alexander the Great to earn the life, the manners, and the doctrine of 10se Philosophers, found a Brachman named alanus, who taught him the following prinples. Formerly, plenty reigned over all nare; milk, wine, honey & oil, flowed in a coninual stream from fountains: But men having hade an ill use of this felicity, Jupiter deprived hem of it, & condemned them to labour for he fustenance of their lives. When Tem-

a) Lib. 15. Pag. 713, 714. Ed. Paris 1620. b) Ibid.

» pérance & les autres Vertus reviendront sur la Terre » alors l'ancienne abondance se rétablira (a).

per

Ear

Fo

rine

vhat

acre

iqui

radit 'Ti

ack

they

proc

Who

that

befo

afte

tituc

Univ The

eter

leaf

crea

ın a

fince

Bear

that

of du In a

num

re-u

into

be d

n · a
plandi
not
(b) Se

ok. I]
() Ib.

Pour juger de la doctrine des anciens Gymnosophistes j'ai consulté ce qui a été traduit du Védam, qui est Livre sacré des Bramines d'aujourd'hui. Quoique so antiquité ne soit pas peut-être aussi grande qu'on l'a dit on ne peut nier cependant qu'il ne contienne les ancien nes traditions de ces Peuples & de leurs Philosophes.

Il est constant par ce Livre (b), » que les Bramine » reconnoissent un Seul & Souverain Dieu qu'ils appel » lent Vistnou; que sa premiere & plus ancienne pro » duction sut un Dieu Secondaire, nommé Brama; qu » le Souverain Dieu le tira d'une sleur qui flottoit su » la surface de l'abyme avant la création de ce monde » & ensin que Vistnou donna à Brama, à cause d » sa vertu, de sa reconnoissance & de sa sidélité, l » pouvoir de créer l'Univers.

Ils croient de plus (c): » que les Ames sont émanée » de l'essence Divine de toute éternité, ou du moin » qu'elles ont été produites long-temps avant la crée » tion du Monde; que dans cet état pur elles pécherent » & que depuis ce temps elles furent envoyées dans le » corps des Hommes & des Bêtes, chacune selon ses me » rites; de sorte que le corps où l'Ame habite, estcom » me un cachot ou une prison.

Ils enseignent, ensin: » qu'après un certain nombre de Métempsycoses, toutes les Ames seront réunies à la » origine, rentreront dans la compagnie des Dieux, seront divinisées (d).

Pour les Notes, Voyez pag. 263.

perance & the rest of the Virtues shall returne upon Earth, then the ancient plenty shall be restored (a). For the forming a better judgement of the docrine of the ancient Gymnosophists, I have consulted. that has been translated of the Vedam, which is the acred book of the modern Bramins. Though its aniquity is not perhaps so great as they affirm it to be, et there is no denying but it contains the ancient aditions of those people, & of their Philosophers. Tis plain by this book. " (b) That the Bramins acknowledge one fole & fupreme God, whom they call Vistnou; that his first & most ancient production, was a fecondary God, named Brama, whom the supreme God formed out of a flower that floated upon the furface of the great deep before the creation of the World; & that Vistnou afterwards, on account of Brama's virtue, gratitude & fidelity, gave him power to create the Universe.

rel

10

qu

ſu

de

1

nee

2011

rent

s la

s mi

com

à leu

ix,

They believe moreover. "(c) That Souls are eternal emanations of the Divine Essence, or at least that they were produced long before the creation of the World; that they were originally in a state of purity, but sinned, & have been ever since thrown down into the bodies of Men and Beasts, according to their several demerits; so that the body, where the Soul resides, is a sort of dungeon or prison.

In a word, they hold. "That after a certain number of Transmigrations, all Souls shall be re-united to their origin, shall be re-admitted into the company of the Gods, & shall at last be deisied (d).

<sup>(</sup>a) Υπηρζεν, is the first aorist of the Verb υπάρχω, no and ought to be translated fiat, not facta est, as lander has rendered it, for want of understanding notion of Calanus.

b) See Abrah. Roger, of the Religion, of the Bram.
ok. II Part. 1. ch. 1. & Kircher China illust.

<sup>16.</sup> Roger. Part. 2.ch. 7. (d) Ath. Kirchers. Chinatellift.

Je n'aurois pas regardé ces traditions comme authentiques, & je ne me serois point sié aux Traducteurs du Védam, si cette doctrine n'étoit pas parfaitement conforme à celle de Pythagore que je viens d'exposer. Ce Philosophe ne sit qu'enseigner aux Grecs ce qu'il avoit appris des Gymnosophistes.

La découverte de ces sentimens uniformes, & semblables dans la Grece, dans l'Egypte, dans la Perse; & dans les Indes, m'a donné envie de pénétrer plus avant dans l'Orient, & de porter mes recherches jusques à la Chine. Je me suis adressé à ceux qui entendent la langue de ce pays, qui y avoient demeure plusieurs années de suite, & qui en avoient étudié les Livres originaux. [ Et quant à cet article particulièrement, j'ai beaucoup profité des lumieres d'un Gentile homme, génie supérieur, qui ne veut pas être connu avant qu'il ait publié un grand ouvrage sur ces matitres, également avantageux à la Religion & honorable l'esprit humain. ] Ils m'ont communiqué les traits suivans qu'ils ont traduits des anciens livres Chinois qu'on a apportés dans l'Europe, [ qu'on peut voir d Paris & d Rome ] & dont ceux qui entendent cette langue peuven vérifier la traduction.

Dans les anciens Commentaires sur le livre Y-king c'est-à-dire, le livre des changemens, on parle san cesse d'un double Ciel, d'un Ciel primitif, & d'un Ciel postérieur; & voici comment on y décrit le premier Ciel vout étoit beau, tout étoit bon; tous les êtres étoient vout étoit beau, tout étoit bon; tous les êtres étoient vout étoit beau leur espece. Dans ce siecle heureux le voiel & la Terre unissoient leurs vertus pour embelli vola Nature. Il n'y avoit aucun combat dans les Elé vous mens, nulle intempérie dans les Airs. Toutes chose voroissoient sans travail; une sécondité universell voir régnoit par-tout. Les Vertus adives & passive.

the Tribe I g

Eaj plie lang in that

fror

tin

wor Reli In the out brou

angurani Ti Inua Ieav

the thir was wer Hea to e

Elei grev ever Vo

I should hardly have thought these traditions authentick, or have brought my self to trust to the Translators of the Vedam, if this doctrine had not been perfectly agreeable to that of Pythagoras, which I gave an account of a little before. This Philosopher taught the Greeks nothing, but what he had

learned from the Gymnosophists.

US

f-

n-

ıré

les

re-

til-

nnu

tie-

le d

ſui-

14'01

8 4

ivent

king

e fans

in Cie

r Ciel

reux

étoien

reux

mbelli

les Ele

s chose

iversell

paffive

The discovery of these uniform & aggreeing sentiments in Greece, in Egypt, in Persia, & in the Indies, made me desirous to advance further into the East, & to carry my searches as far as China. I applied my felf accordingly to fuch as understood the language of the country, had spent several years in it, & were well versed in the original books of that Nation. And in this point particularly I have made great use of the informations I have received from a Gentleman of a superior genius, who does not care to be mentioned till he has published a large work upon these matters, which will be of service to Religion, & do honour to human understanding. In the mean time they have allowed me to publish he following passages, which they translated out of some ancient Chinese books that have been brought into Europe, & which may be feen both at Paris & at Rome; fo that all who understand the anguage, may judge of the faithfulness of the ranslation.

The book Yking, i. e. the book of changes, is connually speaking of a double Heaven; a primitive leaven, & a posterior Heaven. The first Heaven there described in the following manner: "All things were then in an happy state, every thing was excellent, every thing was good: all beings were perfect in their kind. In this happy age Heaven & Earth employed their virtues jointly to embellish Nature. There was no jarring in the Elements, no inclemency in the Air. All things grew without labour; an universal fertility reigned every where. The active & passive Virtues Vol. II.

» conspiroient d'elles-mêmes sans effort & sans combat à

» produire & à perfectionner l'Univers.

Dans les livres que les Chinois appellent King ou Sacrés, on lit les paroles suivantes: Pendant le premier état du Ciel, une pure volupté & une tranquillité parfaite régnoient par-tout. Il n'y avoit ni travaux, ni peines, ni douleurs, ni crimes. Rien ne résissoit à la volonté de l'Homme.

5

1)

"

n

dit

n t

n i

n I

)) I

n fa

n ce

» T

n ra

n da

n bi

0 01

odi o A o N

0

pea

of

to

tor

Sta

pie

bur

Ear

uni

ken verf

The

efore

ne f

Les Philosophes qui ont suivi ces traditions antiques, & sur-tout Tchouangsé, disent: " que dans l'état du premier Ciel l'Homme étoit uni au-dedans à la souveraine Raison, & qu'au-dehors il pratiquoit toutes les œuvres de la justice. Le cœur se réjouissoit dans la vérité; il n'y avoit en lui aucun mélange de fausseté. Alors les quatre saisons de l'année suivoient un ordre réglé sans consusion; il n'y avoit ni vents impétueux, ni pluies excessives. Le Soleil & la Lune, sans s'obscurcir jamais, fournissoient une lumiere plus pure & plus éclatante qu'aujourd'hui. Les cinq Planetes suivoient un cours réglé sans inégalités. Rien ne nuisoit à rien. Une amitié & une harmonit universelle régnoient dans toute la Nature.

D'un autre côté le Philosophe Hoainantsé dit en parlant du Ciel postérieur: » Les colomnes du Ciel su» rent rompues; la Terre fut ébranlée jusques aux son» demens. Le Ciel s'abaissa du côté du Nord; le Soleil,
» la Lune, & les Astres changerent leurs mouvemens;
» la Terre s'écroula; les eaux renfermées dans son sein
» sortirent avec violence, & l'inonderent. L'Homme
» s'étant révolté contre le Ciel, le système de l'Univer
» fut dérangé; le Soleil s'obscurcit; les Planetes chan» gerent leur route, & l'Harmonie universelle su
» troublée.

Les Philosophes Ventsé & Lietsé, qui vivoien long-temps avant Hoainantsé, parlent le mêm langage : » La sécondité universelle de la Na

"conspired together without any effort or oppo-"sition, to produce & persect the Universe.

In the books which the Chinese call King or Sacred, we read the following passage: "Whilst the "first state of Heaven lasted, a pure pleasure & a "perfect tranquillity reigned over all Nature. There "were neither labour nor fatigues, nor pains, nor "crimes. Nothing made opposition to the will of "Man.

,

11-

tes

ins

de

ent

nts

ne,

plus

Pla-

Rien

onle

it en

el fu-

x fon-

oleil

mens

n feit

Tomm

Inivers

s chan-

lle fu

vivolet

mêm

a Na

The Philosophers who stuck to these ancient traditions, & particularly Tchouangse says: "That in the state of the first Heaven, Man was united inwardly to the supreme Reason, & outwardly he practised all the works of justice. The heart rejoiced in truth, and there was no mixture of salsehood. Then the four seasons of the year succeeded each other regularly without confusion; There were no imperuous winds, not excessive rains. The Sun & the Moon without ever being darkned, surnished a light much purer and brighter than at present. The sive Planets kept on their course without any inequality. Nothing did harm to Man, & Man did harm to nothing. An universal amity & harmony reigned over all Nature.

On the other fide, the Philosopher Hoainantse peaking of the latter Heaven, says: "The pillars of Heaven were broken; the Earth was shaken to its very foundations. The Heavens sunk lower towards the north; the Sun, the Moon, & the Stars, changed their motions, the Earth fell to pieces, the waters enclosed within its bosom, burst forth with violence, & overflowed it. The Earth rebelling against Heaven, the system of the universe was quite disordered; the Sun was darkened; the Planets altered their course, & the universal harmony was disturbed.

The Philosophers Ventsé & Lietsé, who lived long estore Hoainantsé, express themselves almost in le same terms; "The universal fertility of

M 2

» ture, disent ces anciens Auteurs, dégénéra dans une » horrible stérilité. Les herbes se fanerent, les arbres se » dessécherent; la Nature désolée & éplorée resusa de ré-» pandre ses dons. Toutes les Créatures se déclarerent la » guerre les unes aux autres. Les maux & les crimes inon-» derent la face de la Terre.

1)

ni

n C

i 11

na

n fo

n m

com

Sher

the

& t!

Mythe M the M India

TH

& co

death

men I & pai

o cor

of all comm

whon

was to

(a).

cafts

ian d

Thin

Tous ces maux sont venus, dit le Livre Likiy-ki, parce que » l'Homme méprisa le souverain Empire. Il » voulut disputer du vrai & du saux; & ces disputes » bannirent la Raison éternelle. Il regarda ensuite les » objets terrestres, & les aima trop. De là nâquirent » les passions: peu à peu il sut transformé dans les objets » qu'il aimoit, & la Céleste Raison l'abandonna tout » à fait. Voilà la source primitive de tous les crimes: » ce sut pour les punir que le Ciel envoya tous les » maux.

Ces mêmes Livres parlent d'un temps où tout doit être rétabli dans la premiere splendeur, par l'arrivée d'un Héros nommé Kiuntsé, qui signisse Pasteur & Prince, à qui ils donnent aussi les noms de Très-Saint, de Docteur Universel, & de Vérité Souveraine. C'est le Mythras des Perses, l'Orus des Egyptiens, le Mercure des Grecs, & le Brama des Indiens.

Les Livres Chinois parlent même des souffrances & des combats de Kiuntsé, comme les Syriens de la mort d'Adornis qui devoit ressusciter pour rendre les hommes heureux, (a) & comme les Grecs des travaux & des exploits pénbles de ce Fils de Jupiter qui étoit descendu sur la Terre pour combattre les Monstres. Il paroît que la source de toutes ces Allégories est une très-ancienne tradition commune à toutes les Nations, que le Dieu mitoyen à qui elle donnent toutes le nom de Soter ou Sauveur, ne détruiroil les crimes qu'en soussant lui-même beaucoup de maux

(a) Voyez la description que Julius Firmicus sait de setes, des cérémonies & des mysteres d'Adonis, & Lucia de Dea Syria, p. 1058. Ed. Paris.

"Nature, fay these ancient Authors, degenerated in to an ugly barrenness. The plants faded; the trees withered away; Nature desolate & in mourning, refused to distribute her usual bounty. All Creatures declared war against one another. Evils & crimes overslowed the face of the Earth.

4

.

Il

es

es

nt

its

ut

s:

les

tre

un

ce,

de

A le

cu-

des

do-

reux,

peni-

Terre

ce de

i elles

uirol

naux

it des

All the evils arose, says the book Likiyki, " from "Man's despising the supreme Monarch of the Uni"verse. He would needs dispute about truth and 
"falsehood; & these disputes banished the eternal 
"Reason. He then fixed his looks on terrestrial 
"objects, & loved them to excess. Hence arose 
"the passions, & he became gradually transformed 
into the objects he loved, & the celestial Reason 
abandoned him entirely. This was the original 
"source of all crimes; which drew after them all 
"manner of evils sent by Heaven for the punish"ment thereof.

The same books speak of a time when every thing is to be restored to its first splendour, by the coming of an Hero called Kiuntse, which signifies shepherd & Prince, to whom they give likewise the names of The most Holy, the Universal Teacher, & the Supreme Truth. He answers exactly to the Mythras of the Persians, the Orus of the Egyptians, the Mercury of the Greeks, and the Brama of the Indians.

The Chinese books speak likewise of the sufferings a conslicts of Kiuntse, just as the Syrians do of the death of Adonis, who was to rise again to make men happy (a), & as the Greeks do of the labours a painful exploits of the Son of Jupiter who was come down upon Earth. It looks as if the source of all these allegories was only an ancient Tradition common to all Nations, that the middle God, to whom they all give the name of Ster or Saviour, was to put an end to crimes by his great sufferings.

 $M_3$ 

<sup>(</sup>a) See the description that Julius Firmicus gives of the scales, Ceremonies, and Mysteries of Adonis: and Luiande Dea Syria, pag. 1038, Ed. Par.

Mais je n'insiste point sur cette idée. Je ne veux parler que des vestiges qu'on trouve dans toutes les Religions d'une Nature élevée, tombée, & qui doit être réparée par un Héros Divin.

B

de

in

re

lo

th

lat

Je

PI

of

22 (

27

1) T

1) I

ufe

&

aut

Da

AI

Ca

the

the

the

to Th

bra

his ful

unt lift

for

Ces quatre vérités regnent donc également dans les Mythologies des Grecs, des Egyptiens, des Perses, des Indiens, & des Chinois. Voyons à présent la Mytho-

logie Hébraique.

J'entends par là le Rabbinisme, ou la Philosophie des Docteurs Juiss, & sur-tout des Esséniens. Ces Philosophes enseignoient, selon le témoignage de (a) Philon & de Joseph, (b) » que le sens littéral du Texte Sacré » n'étoit qu'une image des vérités cachées. Ils chan» geoient les paroles & les préceptes de la Sagesse en Al» légories, selon la coutume de leurs Peres, qui leur » avoient laissé plusieurs livres de cette science.

C'étoit le goût universel des Orientaux, de peindre sous des images corporelles les propriétés & les opérations

des Intelligences.

Ce style symbolique semble même être autorisé par les Ecrivains Sacrés. Le Prophete Daniel nous représente la Divinité sous l'image de l'Ancien des jours. Les Mythologistes Hébreux, & les Cabalistes, qui sont une suite de l'Ecole des Esséniens, prirent de la occasion d'expliquer les attributs divins, comme les membres du corps de l'Ancien des jours. On voit cette allégorie porté jusqu'à l'extravagance dans les livres des Rabbins. On y parle de la rosée qui sort du cerveau du Vieillard, de son crane, de ses cheveux, de son front, de ses yeux, & sur-tout de sa barbe merveilleuse.

Ces comparaisons sont sans doute absurdes & indigne de la Majesté de Dieu: mais les Philosophes Cabalists prétendent les autoriser par des idées métaphysiques.

Pour les Notes, Voyez pag. 271.

But I do not lay any stress upon this notion, my design being only to speak of the traces that appear in all Religions of a nature exalted, fallen, & to be repaired again by a Divine Hero.

These truths run equally throughout the Mythologies of the Greeks, the Egyptians, the Persians, the Indians, & the Chinese. 'Tis time to come at

last to the Jewish Mythology.

ler

rée

les

des

ho-

hie

hi-

lon

acré

an-

Al-

leur

ndre

ions

les

fente

My-

Suite

epli-

corps

ortee

On

ard.

eux,

ignes

lifte

I mean by this the Rabbinism or Philosophy of the Jewish Doctors, & particularly of the Essens. These Philosophers afferted, according to the testimony of Philo (a) & Josephus (b): "That the literal sense of the facred text was only an image of hidden truths. They changed the words & precepts of wisdom into allegories, after the custom of their Ancestors, who had left them several books for their instruction in this science.

Twas the universal taste of the Orientals to make use of corporeal images to represent the properties

& opérations of Spirits.

This fymbolical stile seems in a great measure authorised by the sacred Writers. The Prophet Daniel represents God to us under the image of the Ancient of Days. The Hebrew Mythologists and Cabbalists, who are a succession of the Scool of the Essens, took occasion from thence to explain the Divine attributes, as members of the body of the Ancient of Days. We see this Allegory carried to an extravagance in the books of the Rabbins. They speak there of the dew that distilled from the brain of the Ancient of Days, from his skull, his hair, his forehead, his eyes, & specially from his wonderful beard.

These comparisons are undoubtedly absurd, and unbecoming the Majesty of God: But the Cabba-listical Philosophers pretend to authorize them by

lome very metaphysical notions.

<sup>(</sup>a) Phil. de Leg. Alleg. l. z. p. 53. (b) Jos. de Bell. Jud. l. 2. c. 12.

La Création, selon eux, est un tableau des persections Divines. Tous les Etres créés sont par conséquent des images de l'Etre Suprême, plus ou moins parfaites, selon qu'elles ont plus ou moins de rapport avec leur Original,

COI

or lef

ref

ero

the

is

FIC

ftr

WE

W

lof

wh

of

Ri

n

nf

no

n r

n

10 1

1) 1

10: }

10.1

27

&

nj

33

10

Il suit de là que toutes les créatures sont en quelque chose semblables les unes aux autres: & que l'Homme ou le Microcosme ressemble au grand monde, ou au Macrocosme; le monde matériel, au monde intelligible; & le monde intelligible, à l'Archétype, qui est Dieu.

C'est sur ces principes que sont sondées les expressions allégoriques des Cabalistes. En dépouillant leur Mythologie de ce mystérieux langage, on y trouve des idées sublimes, & semblables à celles que nous venons d'admirer dans les Philosophes Païens. Voici quatre de ces idées que je trouve assez clairement énoncées dans les Ouvrages des Rabbins Irira, Moschech, & Jitzack, dons Rittangelius nous a donné les traductions dans se Cabale dévoilée.

1. " Toutes les Substances Spirituelles, les Anges, les Ames des hommes, & même l'Ame du Messie, (a) " furent créées dès le commencement du monde. Le pre" mier Pere, par conséquent, dont parle Moyse, repré" sente non un individu, mais le genre humain entier
" gouverné par un seul chef. Dans ce premier état
" tout étoit éclatant & parfait; rien ne souffroit dans
" l'Univers, parce que le crime y étoit inconnu. La Na" ture étoit une image sans ombre & sans tache des per" sections Divines ". C'est le Regne d'Osiris, d'Oromaze & de Saturne.

2. "L'Ame du Messie parvint par sa constance dans "l'amour divin à une union étroite avec la pure Divinité, & mérita d'être le Roi, le Ches & le Condudeur de tous les Esprits (b) " Cette idée a quelque rapport à celle que les Perses avoient de Mythras,

The Creation, according to them, is a picture of the Divine perfections. All created beings are tonsequently images of the supreme Being, more or less perfect, in proportion as they have more or less conformity with their Original.

Hence it follows that all creatures are in some respect like one another; & that Man, or the mi-erocosin resembles the great world or macrocosin; the material world resembles the intelligible world, as the intelligible world does the Archetype, which

is God.

3

s n l.

212

e;

10=

ées

ces

les

ck,

Sa

, les

(a)

pre-

pré-

ttet

état

dans

Na-

per-

Oro-

dans

Di-

Con-

elque

ras,

These are the principles upon which the allegonical expressions of the Cabbalists are founded. If we strip their Mythology of this mysterious language, we shall find in it sublime notions very like those which we have before admired in the Heathen Philosophers. Now these are the four principal ones which I find clearly enough ser forth in the works of the Rabbins Irira, Moschech, & Jitzack, which Rittangelius has translated in his Cabbala denudata.

I. "All spiritual substances, Angels, human Souls, "& even the Soul of the Messias (a), were created from the beginning of the world: And consequently our first Parent, of whom Moses speaks, represents not an individual person, but all many kind governed by one sole head, in that primitive state every thing was glorious and persect, there was nothing in the Universe that suffered, because there was no such thing as crime. Nature was a real & spotless image of the Divine persection ... This answers to the Reign of Osiris, & Saturn.

2. "The Soul of the Messas, by his perseverance in the Divine Love, came to a strict union with the pure Godhead, & was deservedly advanced to be the King, the Head & the Suide of all "Spirits (b) "This notion has some resemblance to those which the Persians had of Mythrass,"

MIS

Ta. (b) Ibid. pag. 226:

les Egyptiens d'Orus, & les Grecs de Jupiter Conducseur, qui menoit les Ames dans le lieu sublime.

th

G

1)

12 (

1) (

11 (

n:

2)

33 (

1) 1

"

n t

27

n t

n C

nt

n C

100

fou

fou

rese

to

inse

losc

the

of

of i

ther

3. » La vertu , la perfection , & la béatitude des esprits » ou des Séphirots, consistoit à recevoir & à rendre » sans cesse les rayons qui émanent du centre infini, n afin qu'il y eût dans tous les Esprits une circulation » éternelle de lumiere & de bonheur (a). Deux sortes » de Séphirots manquerent à cette Loi éternelle. Les » Chérubins qui étoient d'un ordre supérieur, ne ren-» dirent point cette lumiere, la retinrent au-dedans » d'eux-mêmes, s'enflerent, & devinrent comme des vafes trop pleins; enfin ils fe briferent en pieces, & » leur Sphere se changea en un Cahos ténébreux. Les » Ischims, qui étoient d'un ordre inférieur, fermerent les » yeux à cette lumiere, en se tournant vers les objets » sensibles (b), oublierent la suprême béatitude de leur » nature, & se contenterent de la jouissance des plaisirs n créés. Ils tomberent par là dans des corps mortels.

4. "Les Ames passent par plusieurs révolutions, avant par que de revenir à leur premier état; mais après l'avémement du Messie, tous les Esprits seront rétablis dans l'ordre, & jouiront de l'ancien bonheur dont ils jouis- poient avant le péché du premier Pere (c).

Je laisse à décider si ces quatre idées ne ressemblent point à celles que nous avons trouvées en Perse, en Egypte, & en Grece. C'est cette ressemblance qui m'a autorisé à donner les quatre Tableaux Mythologiques qui se trouvent dans mon Ouvrage.

Dans tous ces Systèmes on voit que les Philosophes anciens, pour résuter les objections des impies sur l'origine & la durée du Mal, avoient adopté la doctrine de la Préexistence des Ames, & de leur rétablissements Plusieurs Peres de l'Eglise ont enseigné la premient

the Egyptians of Orus, & the Greeks of Jove, the Guide that let Souls into the supra celestial abode.

3. " The virtue, perfection & beatitude of spirits " or Zephirots, confifted in continually receiving & " rendring back the rays which flowed from the "infinite center, that so there might be an eternal " circulation of light & happiness in all Spirits (a). "Two forts of Zephirots failed in the observance n of this eternal law. The Cherubims, who were " of a fuperior order, did not render back this light, but kept it within themselves, swelled, & became "like vessels that are too full, till at last they burst n in pieces, & their Sphere was changed into a "gloomy Chaos. The Ischim, who were of an in-"ferior order, shut their eyes against this light, "turning themselves towards sensible objects (b). "They forgot the supreme beatitude of their na-"ture, & took up with the enjoyment of created "p easures. They fell thereby into mortal bodies. 4. " Souls pass through several revolutions before

"they return to their primitive state; but after the coming of the Messias, all Spirits will be restored to their rank; & be put in possession of the ancient happiness which they enjoyed before the sin-

" of our first parent (c).

ts

re

,

072

es

es

n-

ns

les

8

es

les

ets

eur

firs

ant

vé-

1115

116-

lens

, en

m'a

qui

an-

gine

te la

ent.

niere

I leave the reader to determine whether these four notions do not resemble those which we have found in Persia, in Egypt, & in Greece. And this resemblance I thought a sufficient authority for me to give the four mythological pictures which are

inserted in the foregoing work.

In all these Systems we see that the ancient Philosophers, in order to refute the objections of the impious drawn from the origin & duration of evil, adopted the doctrine of the Pre existence of Souls, and their final Restoration. Several Fathers of the Church have maintained the first

(a) 16. de Revol. Anim. Par. z. Cap. z. p. 244. (b) Phil Cabbal. diff. 8. cap. 13. p. 173. T. 3. Ritteng.

(c) De Revol: Anim. p. 307.

opinion comme le seul moyen philosophique d'expliquer le péché originel; & Oxigene s'est servi de la derniere,

DP

or

op

use

for

alc

Ph

dif

les

lea

he

aga

fui

of

on

Wi

&

mi

lib

W

of

rn

ex.

CO

an

38

by

ab

lt the

be

pour combattre les Impies de son temps.

A Dieu ne plaise que je veuille désendre ces deux erreurs condamnées par l'Eglise. Je ne m'en suis servi que pour montrer les ressources que la sage Antiquité avoit trouvées contre l'impiété; & pour faire sentir que même avec la seule raison, on peut consondre les Philosophes qui refusent de croire sans comprendre.

C'est pour cette raison que je sais parler à Daniel un autre langage qu'à Eléazar. Ce Prophete conseille à Cyrus d'oublier toutes les spéculations subtiles, & de laisser à Dieu le soin de justifier les démarches incompréhensibles de sa Providence. Il le replonge dans uns obscurité plus salutaire & plus convenable à la soiblesse humaine, que toutes les conjectures des Philosophes. Il réduit ce qu'il faut croire sur ces matieres à ces quatre vérités principales.

I. Dieu étant souverainement bon, n'ayant pu produire des êtres méchans & malheureux, il faut que le mal moral & physique qu'on voit dans l'Univers, vienne de l'abus

que font les hommes de leur liberté.

2. La nature humaine est déchue de la première pureté dans laquelle elle fut créée; & cette vie mortelle est un état d'épreuve, où les Ames se guérissent de leur corruption, & méritent l'immortalité heureuse par leur vertu.

3. La Divinité s'est unie à la nature humaine, pout expier le mal moral par son facrifice. Le Messie viendra ensin dans sa gloire pour détruire le mal physique, & re-

nouveller la face de la Terre.

4. Ces vérités nous ont été transmises de siecle en siecle depuis le Déluge jusques à présent par une tradition universelle. Les autres Nations ont obseurci & altérécette tradition par leurs fables. Elle n'a été conservée dans sa pureté que dans les Livres Pacrés, dont on ne sauroit disputer l'autorité avec aucune ombre de raison.

opinion, as the only philosophical way of explaining original fin. And Origen made use of the latter, to

oppose the Libertines of his time.

It is far from my intention to defend these two opinions discountenanc'd by the Church. All the use I make of the arguments which the wise ancients found out against impiety, is to shew, that reason alone furnishes means sufficient to confound such Philosophers as refuse to believe unless they can com-

prehend.

8

b

al

13

té

171

7.5.

11.

ur

ra

20

cle

01

éré

70.

int

44

'Tis for this reason that I make Daniel speak a different language from Eleazar. The Prophet advises Cyrus to lay aside all subtile speculations, & to leave to God the care of justifying the incomprehensible steps of his Providence. He plunges him again into an obscurity more wholsome and more suitable to human weakness, than all the conjectures of philosophers. He reduced what we are to believe on this subject, to these four principal truths.

wicked & miserable beings; & therefore the moral & physical evil which we see in the Universe must come from the abuse that men make of their

liberty.

2. Human-nature is fallen from the first purity in which it was created, & this mortal life is a state of trial in which Souls are cured of their corruption, & aspire to immortality by their virtue.

3. God is united to humain-nature in order to expiate moral evil by his facrifice. The Messias will come at last in his glory to destroy physical evil,

and renew the face of the Earth.

4. These truths have been transmitted to us from age to age, from that time of the Deluge till now, by an universal tradition. Other Nations have obscured and altered this tradition by their fables. It has been preserved in its purity no where but in the holy Scriptures, the authority of which cannot be disputed with any shadow of reason.

On croit ordinairement que toutes les traces qu'on voit de la Religion Naturelle & Révélée, dans les Poëtes & les Philosophes Païens, se doivent originairement à la ledure des livres de Movse; mais il est impossible de répondre aux objections que les incrédules font contre cette opinion. Les Juifs , & leurs livres furent trop long-temps cachés dans un coin de la terre pour devenir la lumiere primitive des Nations. Il faut remonter plus haut, jusques au Déluge même. Il est étonnant que ceux qui sont persuadés de l'authenticité des Livres sacrés, n'aient pas profité de cette idée pour faire sentir la vérité de l'histoire Mosaique sur l'origine du monde, le Déluge universel, & le rétablissement de la race humaine par Noë. Il est difficile d'expliquer autrement que par la doctrine que je mets dans la bouche de Daniel, l'uniformité des sentimens qui se trouve dans la Religion de toutes les Nations.

Voilà, ce me semble, les grands principes du Christianisme; & voilà l'hommage que j'ai voulu lui rendre en justifiant ses dogmes contre les vaines subtilités des esprits téméraires, & contre les préjugés superstitieux des asprits foibles.

Fin du Discours, &c.



He to im ag

ha

reatile 'T' aut tag

hif ver No doc uni

fee def Re

the vai ete

'Tis a common notion that all the footsteps of natural & reveal'd Religion which we fee in the Heathens Poëts & Philosophers, are originally owing to their having read the books of Moses; but 'tis impossible to answer the objections which are made against this opinion. The Jews & their books were too long concealed in a corner of the earth, to be reasonably thought the primitive light of the Gentiles. We must go further back, even to the Deluge. Tis furprifing that those who are convinced of the authority of the facred books, have not made advantage of this system to prove the truth of the Mosaick history concerning the origin of the world, the universal Deluge, & the re-peopling of the Earth by Noah. 'Tis hard to explaing otherwise than by the doctrine I have put in the mouth of Daniel, that uniformity of sentiments which we find in the Religions of all Nations.

The four great Principles I have spoken of, seem to me the foundation of Christianity. My design in this work has been to do homage to our Religion by endeavouring to justify its tenets against the superstitions, prejudices of weak minds, and the vain subtilities of audacious criticks, who cavil at

eternal Wisdom.

3

The end of the Discourse, &c.



LETTRE de Mr. Fréret (Membre de l'Académie des Inscriptions à Paris) à l'Auteur, sur la Chronologie de son Ouvrage.

th

I

ten

for

hy

WIT

mo

fift

exp

writhe

the

of

He

ter

Gr

allo

led

tho

pæ

cha

to

fit

ma

Ki

tin Gr

#### MONSIEUR.

L'Histoire de Cyrus, & la Chronologie des Rois de Babylone, sont peut-être la partie de toute l'Antiquité sur laquelle on a imaginé le plus de systèmes dissérens. Mais tous ces systèmes sont si défécueux, & si mal liés avec les événemens contemporains, que l'on se trouve arrêté presque à chaque pas par les contradictions & les embarras de ces hypothèses: c'est ce qu'on éprouve en lisant les Ouvrages de Scaliger, de Pétau, d'Usher, de Marsham, de l'Evêque de Meaux, & de Prideaux.

Dans votre Ouvrage, Monsieur, vous avez sugement évité ces embarras, & vous avez imaginé ce qu'il y avoit de mieux pour concilier les narrations opposées d'Hérodote, de Ctésias, de Xénophon, & des autres

Anciens au sujet de Curus.

Vous avez conservé la Guerre de ce Prince contre Astyages, son Grand'pere. Cette Guerre est un point constant dans l'antiquité & reconnu par Xenophon luiméme dans sa Retraite des Dix mille. Il n'a supprimé ce fait dans sa Cyropédie, que pour ne pas désigner le portrait de Cyrus, par une Guerre qu'il croyoit contraire aux devoirs de la nature. Prideaux, après Xenophon, a crula devoir supprimer aussi. Marsham a imagine un véritable Roman, & a supposé deux différens Royaumes des Medes, sur les quels régnoient en même temps deux Astyages, l'un Grand'pere de Cyrus, & l'autre son Ennemis

ALETTRE from Mr. Freret (Member of the Academy of Inscriptions at Paris) to the Author, concerning the Chronology of his Work.

#### SIR,

21

9

.

1

9

3

4

ė

HERE have perhaps been more different fyftems formed, to settle the History of Cyrus, & the Chronology of the Kings of Babylon, than for any other part of ancient Story. But these hypotheses are all so desective, & so il connected with cotemporary events, that whe are stopp'd almost at every step, by the contradictions & inconsistencies we meet with in them. This every man's experience shews him to be true, who reads the writings of Scaliger, Petau, Usher, Marsham, the Bishop of Meaux, & Prideaux.

But in your Work, you have prudently avoided these difficulties, & have hit upon the best method of reconciling the contradictory accounts, which Herodotus, Crésias, Xenophon, & other ancient wri-

ters, give us of Cyrus.

You have preserved this Prince's war with his Grand-father Astyages; a war which the ancients allow to be certain: And Xenophon himselfacknowledges it, in his narrative of The Retreat of the Tenthousand. He has suppressed this fact in his Cyropædia, only to avoid throwing a blemish on Cyrus's character, by a war, which he thought contrary to natural duty. Prideaux has likewise thought sit to omit it. Marsham has invented a mere Romance, & supposes, that there were two different Kingdoms of the Medes, which were, at the same time, governed by two Astyages's, one the Grand-father, & the other the Enemy of Cyrus.

#### 282 CHRONOLOGIE, &c.

Le parti que vous avez pris est plus simple & plus conforme à l'ancienne Histoire. Vous avez préparé cette Guerre, & vous l'avez conduite de telle façon qu'elle ne détruit en rien le caractere de votre Hèros.

Th

agr

for

it (

Xe

em

he tha

tar

to

Wi

as

his

fec

of

the

for

ace

M

no

&

th

de

to

be

go

lav

en &

53

no

by

La supression d'un événement si considérable a obligé Xénophon à faire deux anachronismes pour remplir les premieres années de Cyrus. Il a avancé la prisede Sardis

de 25 ans, & celle de Babylone de 28.

Comme cet Historien n'avoit en vue pour former son Héros, que les Vertus Militaires & les qualités d'un bon Citoyen; il ne trouva point dans le plan de son Ouvrage les mêmes ressources que vous avez eues pour remplir la jeunesse de Cyrus. Il ne pensa, ni à lui donner des principes sûrs pour le garantir des dangers qui assiegent la vertu des Princes; ni à le prévenir contre la corruption des faux Politiques & des saux Philosophes: deux genres de corruption dont les suites sont également sunesses pour la société.

Xénophon, élevé dans la Grece, ne connoissoit que les Royaumes de Sparte & de Macédoine, où les Rois n'étoient, à proprement parler, que les premiers Citoyens de l'Etat, où les Magistrats étoient leurs Collegues plutôt que leurs Ministres. Il n'imaginoit point les abus du Despotisme, & n'avoit point pensé à les prévenir. Dans votre plan, comme il s'agit de former un Roi plutôt qu'un Conquérant, & un Prince qui sache encore mieux rendre les Peuples heureux sous son gouvernement, que les contraindre à se soumettre à ses loix, vous avez trouvé de quoi remplir la jeunesse de Cyrus en le faisant voyager, sans rien déranger dans la véritable Chronologie.

Cyrus est mort l'an 218 de Nabonassar, 530 ans avant Jesus-Christ. C'est un point que je ne m'arrêterai pas d prouver. Il est constamment reçu par tous les Chronologistes. Ce Prince étoit alors agé de 70 ans, selon Dinon, auteur

### CHRONOLOGY, &c. 283

The method you have take is more simple, & more agreable to ancient Story. You have paved the way for this War, & conducted it in such a manner, that it does in no wise slain the character of your hero.

The omission of so considerable an event has led Xenophon into two anachronisms, in order to find employment for Cyrus in his younger years. Thus he antedates the taking of Sardis, 25 years, and

that of Babylon, 28.

As this Historian had nothing in view but military virtues & the qualities of a true Patriot, whereby to form his Hero; his scheme did not furnish him with the same materials to fill up Cyrus's youth, as yours does. He had no thoughts of instilling into his mind such principles as would most effectually secure him from the dangers which beset the virtue of Princes; or of guarding him beforehand, against the corruption of salse Politicks & salse Philosophy, which are, in their consequences, equally satal to

fociety.

71-

tte

ne

gé

les

lis

Gn

on

ur

uż

TS

n-

nt

les

6-

de

uus

r.

10

7-

4-

.

15

78

s. Ir Xenophon having been educated in Greece, was acquainted only with the Kingdoms of Sparta and Macedon, whose Kings were, properly speaking, nothing more than the chief Persons in the State; & the Magistrates were rather their Collegues, than their Ministers. He had no notion of the abuses of despotick power, & therefore could have no thoughts of preventing them. Whereas your design being to form a King, rather than a Conqueror, a Prince better qualify d to make his People happy under his government, than to force them to submit to his laws; you are thereby enabled to give Cyrus sull employment in his youth, by making him travel: & that very consistently with true Chronology.

Cyrus died the 218th year of Nabonassar, & 530 years before the Christian Era. I shall not lose time to prove, because it is acknowledged by all Chronologers. This Prince was then 70 years of age, according to Dinon, the Author

# 284 CHRONOLOGIE, &c.

d'une Histoire (a) de Perse très-estimée; donc il étoit ne l'an 148 de Nabonassar, 600 ou 599 ans avant l'Ere Chrétienne. Il avoit régné neus a Babylone suivant le Canon Astronomique; donc la prise de cette Ville tomboit à la 61 année de son âge, à la 209 de Nabonassar, & 539 avant Jesus-Christ.

ofa

re b

year

the

City

the

Dio

4th

febil

que

Chr

acco

old

Thi

the

Oly

in p

Me

But

yea

part

of :

up !

to

agr

Wis

Acc

Me

reti

the

nue

ges tha

H

La prise de Sardis tombe, suivant Sosiorate dans Diogene Laërce (b), & suivant Solin (c), à la quatrieme année de la cinquante-huitieme Olympiade. Selon Eusebe, c'est la premiere année de la même Olympiade. Cette année est donc la 545 ou la 548 avant l'Ere Chré-

tienne, la 52 ou la 55 de la Vie de Cyrus.

Il avoit régné 30 ans sur les Medes & sur les Perses, selon Hérodote & Ctésias, ayant 40 ans lorsqu'il monta sur le Trône, selon le témoignage précis de Dinon; ce qui donne pour l'époque du commencement de son regne l'an 188 de Nabonassar, & la premiere année de la 55

Olympiade, 560 ans avant Jesus-Christ.

Eusebe nous apprend (d) que cette même année de la 55 Olympiade étoit celle où tous les Chronologistes s'accordoient à placer le commencement du regne de Cyrus sur les Medes & sur les Perses. L'Histoire ne nous apprend point combien avoit duré la Guerre de Cyrus contre les Medes, ni de quels événemens avoient été remplis les 40 premieres années de sa Vie, & vous avez eu le champ libre pour imaginer tous ceux qui convenoient au but que vous vous êtes proposé. Votre Chronologie est donc non-seulement conforme à celle des Grecs & des Perses, mais encore à celle des Babyloniens.

Xénophon a changé toute cette Chronologie. Selonlui, Cyrus à l'âge de douze ans va à la Cour de Médie, y reste 4 ans, & en revient à 16. Il entre à 17 dans la classe des Adolescens & y reste 10 ans. L'Historien ajoute qu'Astyages mourut dans cet intervalle; ce qui est contraire à la vérité; car ce Prince régna jusques CHRONOLOGY, &c. 285

of a celebrated History (a) of Persia. He was therefore born in the 148th. year of Nabonassar; 600, or 599 years before Christ. He had reigned, according to the Astronomical Canon, nine years at Babylon. This City was therefore taken in the 61 year of his age, the 209 of Nabonassar, & the 539 before Christ.

le

re

nt

le

f-

0-

ne

1-

e.

é-

,

ta

ce

ne

55

de

tes

y-

ous

us

été

eu

ent

gie

8

ui,

é-

ins.

ien

gut

ues

Sardis was taken, according to Sosiorates (b) in Diogenes Laertius, & according to (c) Solinus in the 4th. year of the 58th. Olympiad; but according to Eufebius, in the first year of that Olympiad: & consequently, either in the 545th. or 548th. year before Christ & the 52th., or 55th. year of Cyrus's life.

He had reigned 30 years over the Medes & Persians, according to Herodotus & Ctesias, & he was 40 years old, according to Dinon, when he mounted the Throne; which fixes the beginning of his Reign to the 188th, year of Nabonassar, the first year of the 55

Olympiad, & the 560 year before Christ.

Eusebius (d) tells us that all Chronologists agreed in placing the beginning of Cyrus's Reign over the Medes & Persians, in this year of the 55 Olympiad. But Historians have neither told us, how many years Cyrus's War with the Medes lasted, nor any particulars of what happened in the first forty years of his life; you are therefore at full liberty to fill up this space with whatever you judge most proper to your design; & your Chronology is not only agreeable to that of the Greeks & Persians, but likewise to that of the Babylonians.

Xenophon indeed has changed all this Chronology. According to him, Cyrus went to the Court of Media, at 12 years of age, stay'd there 4 years, returned in his 16 year, entered into the class of the Ecucos or Young-men, in his 17, & continued in it 10 years to which he adds that Asyages died in this interval. But this is not true, for that Prince reigned till he was conquered by Cyrus

Periand. (c) Chap. VIII. (d) Prapar. Evang. B. X.

in t

ter.

low

Hea

fub

Lya

maf is t

buck

7 y

reig

the

por

the

byse

plac

Whi

acco

had

Was

Eze

the

the

met

15

are

par you

to f

he ·

pro

My

of

of

A

phon, & vous avez bien fait.

Selon le même Auteur, Cyrus âgé de 28 ans passa en Médie à la tête d'une Armée de 30 mille hommes, à 29 il soumit les Arméniens, à 30 il marcha contre les Lydiens & prit Sardis, & à 33 il se rendit maître de Babylone vers l'année 567. Cette année qui est la 179 de Nabonassar, est la 36 de Nabuchodonosor, qui régna encore 7 ans; ces 7 ans joints aux 21 des quatre Rois qui ont régné à Babylone après lui, sont les 28 années d'anachronisme dont j'ai parlé plus haut.

Le reste de la Chronologie de Xénophon est indissérent à votre Ouvrage. Cet Historien ne détermine pas le temps de la mort de Mandane, ni de Cambyse, & vous a laissé une pleine liberté de placer ces événemens de la

maniere la plus convenable à votre plan.

La Ville de Tyr ne fut prise que la 19 année de Nabuchodonosor, après un siege de 13 ans, qui avoit commencé la septieme année du Regne de ce Prince, comme Joseph l'avoit lu dans les Annales Phéniciennes. Le Prophete Ezéchiel, l'année même de la prise de Jérusalem qui étoit la 18 de Nabuchodonosor, menace Tyr d'une ruine prochaine; donc elle n'étoit pas encore prise. Cyrus avoit alors 15 ans. Or comme le temps où il retrouve Aménophis à Tyr peut aller jusques à 15 années de plus, & comme les voyages de Cyrus se sont depuis la 28 jusques à la 32 année de son âge, vous ne saites ici aucun anachronisme.

Nous n'avons aucun passage positif pour sixer le temps de la démence de Nabuchodonosor. Cette démence est constante par le témoignage de Daniel; & il y a beaucoup d'apparence qu'elle arriva vers la fin de sa vie. Voici sur quoi je me fonderois pour le prouver.

La déportation de Joachim arriva la 8 année du regne de Nabuchodonosor sur la Judée, & la quatrieme de son regne d Babylone; c'est-à-dire, l'an 148

CHRONOLOGY, &c. 287

in the year 560, & did not die till some years after. You have therefore done well in not sol-

lowing Xenophon.

3

a

i

re

nt

ps

la

a-

n-

me

Le

Ca-

yr

se.

re-

ées

uis

tes

nps

est

211-

vie.

du

rie-

148.

According to him, Cyrus enter'd Media at the Head of 30000 Men, when he was 28 years of age; subdued the Armenians at 29; marched against the Lydians, & took Sardis, at 30; and made himself master of Babylon at 33, about the year 567. This is the 179 year of Nabonassar, and the 36 of Nabuchodonosor, who reigned seven years after it. These 7 years added to the 21 years of the four Kings who reigned in Babylon after him, make the 28 years of the anachronism above mentioned.

The rest of Xenophon's Chronology is of no importance to your work. He does not determine the time of the death, either of Mandana or Cambyses; & you are therefore entirely at liberty, to

place these so as best suits with your design.

The City of Tyre was not taken till the 19 years of Nabuchodonosor, after a thirteen-years-siege, which began the seventh year of that Prince's reign, according to the Phanician Annals, which Josephus had read. In the year Jerusalem was taken, which was the 18 year of Nabuchodonosor, the Prophet Ezechiel threatens Tyre with approaching ruin; it therefore was not taken at that time. Cyrus was then 15 years of age. Now, as the time when Cyrus met with Amenophis again at Tyre, might be about 15 years later than this; & as the travels of Cyrus are all placed between the 28 & 32 year of his age; you are therefore guilty of no anachronism in this particular.

We have no where any express passage, whereby to fix the time of Nabuchodonosor's madness. That he was mad, is certain, from Daniel: And it is very probable, it happened towards the end of his life.

My reasons for it are these.

Jehoiachin was carried into captivity, in the 8 year of Nabuchodonosor's reing over Judea, & the 4 of his reign in Babylon; that is the 148 year

à l'an 560 qu'il fut vaincu par Cyrus, & ne mourut que quelques années après. Vous vous êtes écarté de Xéno-

in t

low

Hea

fub

 $L_{\gamma a}$ 

mai is t

buci

7 y

reig

the

por

the

byse

plac

of

Whi

acci

had

Was

Eze

the

the

me

15

are

you par

to f

he

pro

My

of

of

phon, & vous avez bien fait.

Selon le même Auteur, Cyrus âgé de 28 ans passa en Médie à la tête d'une Armée de 30 mille hommes, à 29 il soumit les Arméniens, à 30 il marcha contre les Lydiens & prit Sardis, & à 33 il se rendit maître de Babylone vers l'année 567. Cette année qui est la 179 de Nabonassar, est la 36 de Nabuchodonosor, qui régna encore 7 ans; ces 7 ans joints aux 21 des quatre Rois qui ont régné à Babylone après lui, sont les 28 années d'anachronisme dont j'ai parlé plus haut.

Le reste de la Chronologie de Xénophon est indissérent à votre Ouvrage. Cet Historien ne détermine pas le temps de la mort de Mandane, ni de Cambyse, & vous a laissé une pleine liberté de placer ces événemens de la

maniere la plus convenable à votre plan.

La Ville de Tyr ne fut prise que la 19 année de Nabuchodonosor, après un siege de 13 ans, qui avoit commencé la septieme année du Regne de ce Prince, comme Joseph l'avoit lu dans les Annales Phéniciennes. Le Prophete Ezéchiel, l'année même de la prise de Jérusalem qui étoit la 18 de Nabuchodonosor, menace Tyr d'une ruine prochaine; donc elle n'étoit pas encore prise. Cyrus avoit alors 15 ans. Or comme le temps où il retrouve Aménophis à Tyr peut aller jusques à 15 années de plus, & comme les voyages de Cyrus se sont depuis la 28 jusques à la 32 année de son âge, vous ne faites ici aucun anachronisme.

Nous n'avons aucun passage positif pour fixer le temps de la démence de Nabuchodonosor. Cette démence est constante par le témoignage de Daniel; & il y a beaucoup d'apparence qu'elle arriva vers la fin de sa vie. Voici sur quoi je me fonderois pour le prouver.

La déportation de Joachim arriva la 8 année du regne de Nabuchodonosot sur la Judée, & la quatrieme de son regne d Babylone; c'est-à-dire, l'an 148.

in the year 560, & did not die till some years after. You have therefore done well in not fol-

lowing Xenophon.

2

a

re

la

ıi

re

nt

ps

a

la

a-

n-

me

Le

fa-

yr

se.

re-

ées

uis

tes

nps

est

2U-

vie.

du

rie-

148.

According to him, Cyrus enter'd Media at the Head of 30000 Men, when he was 28 years of age; subdued the Armenians at 29; marched against the Lydians, & took Sardis, at 30; and made himself master of Babylon at 33, about the year 567. This is the 179 year of Nabonassar, and the 36 of Nabuchodonosor, who reigned seven years after it. These 7 years added to the 21 years of the four Kings who reigned in Babylon after him, make the 28 years of the anachronism above mentioned.

The rest of Xenophon's Chronology is of no importance to your work. He does not determine the time of the death, either of Mandana or Cambyses; & you are therefore entirely at liberty, to

place these so as best suits with your design.

The City of Tyre was not taken till the 19 years of Nabuchodonosor, after a thirteen-years-siege, which began the seventh year of that Prince's reign, according to the Phanician Annals, which Josephus had read. In the year Jerusalem was taken, which was the 18 year of Nabuchodonosor, the Prophet Ezechiel threatens Tyre with approaching ruin; it therefore was not taken at that time. Cyrus was then 15 years of age. Now, as the time when Cyrus met with Amenophis again at Tyre, might be about 15 years later than this; & as the travels of Cyrus are all placed between the 28 & 32 year of his age; you are therefore guilty of no anachronism in this particular.

We have no where any express passage, whereby to fix the time of Nabuchodonosor's madness. That he was mad, is certain, from Daniel: And it is very probable, it happened towards the end of his life.

My reasons for it are these.

Jehoiachin was carried into captivity, in the 8 year of Nabuchodonosor's reing over Judea, & the 4 of his reign in Babylon; that is the 148 year

de Nabonassar, 600 avant Jesus-Christ, & l'année même de la naissance de Cyrus.

H

C

b

t

h

51

ti

di

E

T

W

up

qu

On

in

 $E_1$ 

Ilo

thi

tha

for

fro

feli

Wit

1011

Fat The

fror

mac

Pri

ter

the vous His

of

Nous lisons dans Jérémie (a) & dans le 2e. Livre des Rois (b) que la 37e année de la déportation de Joachim, Evilmérodac monta sur le Trône de Babylone & tira Joachim de prison pour l'admettre à sa table, & le combler d'honneurs. Cette année étoit la 184 de Nabonaffar, la 564 avant Jesus-Christ, & la 37 de la Vie de Cyrus: cependant Nabuchodonosor étoit encore vivant, puisqu'il n'est mort que l'an 186 de Nabonassar & la 39 de Cyrus. Donc, non-seulement Evilmérodac est monté sur le Trône du vivant de son Pere, mais il gouvernoit sans le consulter avec assez d'indépendance, pour ne pas craindre de l'irriter, en tenant une conduite opposée à la sienne, & en comblant d'honneurs un Prince qu'il avoit toujours retenu dans les fers. Bérose donne 10 ans de Regne à ce Prince qu'il nomme Evilmaradoch. Le Canon Astronomique lui en donne seulement deux, & le nomme Ilovaradam. L'Ecriture le fait monter sur le Trône trois ans avant la mort de son Pere.

Tous ces embarras disparoîtront si l'on suppose que la démence de Nabuchodonosor commença huit ans avant sa mort, & que dès-lors son sils Evilmérodac sut regardé comme Roi, se mit à la tête des Conseils, & gouverna l'Empire avec les Ministres de son Pere. Ces huis ans joints aux deux qu'il régna seul après la mort de Nabuchodonosor, sont les dix ans de Bérose. L'Ecriture Sainte commence plus tard son Regne, & sans doute da temps auquel il se débarrassa des Ministres dont les conseils le génoient; ce qui n'arriva que la troisieme année avant la mort de Nabuchodonosor. La démence de ce Prince ne dura que sept ans, & ayant recouvert son bon sens, il gouverna par lui-même & donna un Edit en saveur des Juiss qui est rapporté dans Daniel. On n'avoit jamais cessé de mettre son nom dans les

Pour les Notes, Voyez pag. 289.

of Nabonassar, 600 years before Christ & the year

Cyrus was born.

-

ne d

it

de

a-

le

e la

ant

re-

huit

t de

iture te du

con-

innée

de ce

Edit

. On

s les

We are told in Jeremiah (a) & in the (b) second Book of Kings, that in the 37 year of Jehoiachin's captivity, Evilmerodach ascended the Throne of Babylon, took Jehoiachin out of prison, admitted him to his own table, & bestowed many honours upon him. This was the 184 year of Nabonassar, the 564 before Christ, & the 37 of Cyrus's age; at which time Nabuchodonofor was yet alive, fince he did not die till the 186 of Nabonassar, & the 39 of Cyrus. Evilmerodach therefore did not only mount the Throne in his father's lifetime, but he governed without confulting him, & with fo little dependance upon him, as no to fear provoking him, by taking quite different measures from his, & heaping honours on a Prince, whom his father had all along kept, in fetters. Berofus makes the Prince, whom he calls Evilmerodach, to have reigned 10 years. The Aftronomical Canon allows him but two, and calls him Ilovarodam. The Scripture places him upon the throne three years before the death of his father.

All these difficulties will vanish if we suppose. that Nabuchodonofor's madness began eight years before his death, and that his Son Evilmerodach was from that time looked upon as King, placed himself at the head of affairs, & governed the Empire with his Father's Ministers. These eight years joined with the two he reigned alone after his Father's death, make up the ten years of Berofus. The Holy Scriptures begin his reign later, doublets from the time that he removed the Ministers, who made him uneafy; which did not happen till the third year before the death of Nabuchodonosor. This Prince's madness continued but seven years; after that time he recovered his senses, reassumed the government, & published an Edict in fayour of the Jews, which is related in Daniel. His name had all along been made use of in the

<sup>(</sup>a) Chap. LII. ver. 35. (b) xxv. 27. Vol. II.

que ne donne que deux ans de Regne d son fils Ilovarodam. Ce Canon avoit été dressé sur les ades publics.

La démence de Nabuchodonosor a dû produire de grandes révolutions à la Cour de Babylone, & nous pouvons nous en former une idée, sur ce qui se passa à la Cour de France pendant celle de Charles VI, où les affaires étoient tantôt entre les mains de sa Femme, tantôt entre celles de ses Enfans, tantôt entre celles des Grands Seigneurs & des Princes de son sang.

į

ti

b

P

D

pa

of

bo

We

by

CO

fo

pro

you fro

abo

for'

yea

dur

xare

War

to

Survant cette supposition également simple & nécessaire, la demence de Nabuchodonosor sera arrivée l'an de Nabonaffar 179, avant Jesus-Christ 569, & la 32 année de la vie de Cyrus. Ce Prince doit en avoir été instruit, car cet événement étoit d'une grande importance. On ne peut même douter qu'il n'ait insinué dans la Guerre des Medes & des Perses. Les Babyloniens étoient alliés des Medes & de leurs Rois: car Nabuchodonosor avoit épousé une Fille d'Astyages. Ils auroient pris quelque part à cette Guerre, sans la médiation d'Amytis, qu'on peut supposer avoir travaillé à concilier les Medes & les Perses: sans la foiblesse du gouvernement des Baby-Ioniens causée par la démence de leur Roi ; & sans les divisions qui régnoient à la Cour entre les différens partis qui se disputoient la premiere place dans les Confeils.

Le spedacle d'un Conquérant si fameux réduit dans cet état déplorable, étoit bien capable d'instruire Cyrus; E vous avez eu grande raison de ne le pas négliger. Cyrus revint de ses Voyages selon votre Chronologie vers la 32 année de son âge. La démence de Nabuchodonosor avoit déja commencé. Il passa près de sept ans dans la Perse, gouvernant sous son Pere. C'est pendant cet est pace de temps qu'arrivent toutes les intrigues entre Cyaxare & Soranes; que Cambyse fait la Guerre aux Medes; qu'Astyage meurt, & que Cyrus va à Babylone pour négocier avec Amytis vers la sin de la mala-

publick acts; & for this reason, the Astronomical Canon makes his Son Ilovarodam to have reigned but two years. This Canon was drawn up from the publick acts.

Nabuchodonosor's madness must have produced great revolutions in the court of Babylon, & we may form an idea of them, from what passed at the court of France, during that of Charles VI: when the management of affairs was sometimes lodged in the hands of the Queen, sometimes in those of her Children, & sometimes in those of the

great Lords & Princes of the blood.

12

re

és

it

Me

on

8

y-

les

ar-

071-

dans

rus;

Cy-

ers la

ofor

ins la

et ef

entre

re aux

Baby-

mala

Upon this supposition, which is both easy and necessary, Nabuchodonosor's madness happened in the 179 year of Nabonassar, & 569 before Christ, & the 32 of Cyrus. This Prince must have been informed of that event, for it was of great importance to him to know it. It is not to be doubted but it had its influence in the War of the Medes & Persians. The Babylonians were allied to the Medes & their Kings: For Nabuchodonofor had married a Daughter of Astrages. They would have taken some part in this War, had it not been for the mediation of Amytis, whom we may suppose to have labour'd to reconcile the Medes and Persians, the weakness of the Babylonian government, occasioned by the madness of the King; & the divisions which prevailed at court, among the different parties, who contended for the direction of affairs.

The fight of so famous a Conqueror reduced to so deplorable a condition, must have been a very proper spectacle for the instruction of Cyrus, and you had great reason not to neglect it. He returned from his travels, according to your chronology, about the 32d year of his age, after Nabuchodono-sor's madness had already seized him. Cyrus spent seven years under his Father's government in Persia, during which time, all the intrigues between Cyazares & Soranes were carried on; Cambyses made war with the Medes; Assyages died & Cyrus went to Babyson, to negotiate affairs with Amytis,

N 2

die de Nabuchodonosor. Ce temps est bien choisi pour rendre le spedacle plus touchant & plus instructif.

Votre Chronologie sur les événemens politiques, & sur les révolutions arrivées du temps de Cyrus, est donc parfaitement conforme à celle des Grecs, des Babyloniens, & des Hébreux. Examinons maintenant si les Grands Hommes que vous faites voir à Cyrus pendant ses Voyages, ont été ses contemporains. Vous pouvez vous permettre un peu plus de liberté sur cet article que sur l'autre.

Vous savez combien les Anciens sont opposés entre eux sur les temps où Zoroastre a vécu; ce qui vient sans doute de ce que l'on a donné le nom de Zoroastre à tous ceux qui ont résormé en différens temps la Religion des Mages. Le dernier est le plus fameux de tous, & le seul qui ait été connu sous ce nom ou sous celui de Zardouscht par les Orientaux. M. Prideaux le fait contemporain de Cambyse, & de Darius, fils d'Hystaspe: mais il y a beaucoup d'apparence qu'il étoit un peu plus ancien.

0

nh

an

ma

tha

mu

Zo

by

the

aw:

of

Ido

Was

Pot!

Les Orientaux, comme on le peut voir dans l'Ouvrage de M. Hyde, le font vivre sous Gustaspes, ou Hystaspes, Pere de Darah, qui est le Darius premier des Grecs. Ce Gustaspes étoit plus agé que Cyrus, & pouvoit être le même que celui que vous faites son Gouverneur. D'où il suit nécessairement que la réforme de la Religion des Mages a du se faire pendant le Regne de ce Prince, & que c'étoit alors que Zoroastre vivoit. La Réforme faite par Darius suppose que les Mages s'étoient arrogés une très-grande autorité dont il les dépouilla. Il altéra même la pureté de la Religion de Zoroastre par le mélange de l'Idolâtrie étrangere. Ce fut fous son Regne que le culte d'Anaitis s'introduisit dans la Perse, & cela ne s'accommode pas avec les hypothe-Jes de M. Prideaux. Le parti que vous avez prisest plus conforme à la suite de l'Histoire, telle qu'elle

a little before Nabuchodonofor's madness left him. This time was judiciously chosen, to make the sight

more affecting & instructive.

X the revolutions which happened in Cyrus's time, is therefore perfectly agreeable to that of the Greeks, Babylonians, & Hebreux. Let us now enquire, whether the Great Men, whom you make Cyrus to have seen is his travels, were his cotemporaries. You may indeed be allowed a greater liberty in this case than in the former.

You know how the Ancients contradict one another with regard to the time when Zoroasier lived; which doubtless proceeds from hence, that the name of Zoroaster was given to all those, who at different times, reform'd the Religion of the Magi. The last of these was the most famous, & is the only one who is known by that name; or by the name of Zardouscht, in the East. Prideaux makes him cotemporary with Cambyses, & Darius the Son of Hystaspes: But it is very probable he lived some

time before them.

2

-

1-

:

18

11-

011

les

u-

11-

de

ne

it.

16-

dé-

de

fut

ans

he-

eft

elle

The eastern Writers, as may be seen in Dr. Hyde's work, make him to have lived under Gustaspes or Hystaspes, the father of Darah, who is the first Darius of the Greeks. This Gustaspes was older than Cyrus, and may have been the same person whom you make his Governor. Whence it necessarily follows, that the reformation of the Religion of the Magi must have been made during his reign, and that Zoroafter lived at that time. The reformation made by Darius supposes that the Magi had assumed to: themselves very great authority, which he took away from them. He likewise corrupted the purity of Zoroaster's Religion, by a mixture of foreign Idolatry. In his Reign, the worship of Anaitis Was first brought into Persia, contrary to the hypothefes of Dr. Prideaux. Your scheme is more agreeable to the course of the History, as it

N 3

résulte des faits qui sont communs aux Grecs, & aux

Historiens Persans & Arabes.

Cyrus a pu épouser Cassandane à l'âge de 18 ans, & vivre avec elle neuf ou dix ans; de cette façon il a pu passer en Egypte vers la 29 année de son âge. Votre Chronologie s'accorde parfaitement avec l'âge d'Amasis. Son Regne a fini de l'aveu de tous les Chronologistes un an avant l'Expédition de Cambyse, c'est-à-dire vers l'an 525 avant Jesus-Christ, & la 63 Olympiade. Hérodote ne donne que 44 ans de durée au regne d'Amasis; & par conséquent il le fait commencer en l'année 369 avant Jesus-Christ, & à la 52 Olympiade, vers la 30 année de Cyrus.

Diodore, qui donne 55 ans de regne à Amasis, suppose qu'il monta sur le Trône l'an 579, ou 580 avant l'Ere Chrétienne, & la 20 année de l'âge de Cyrus. Mais ces deux opinions sont faciles à concilier. Hérodote a commencé le regne d'Amasis à la sin de la Révolution qui le mit sur le Trône, & Diodore a compté du comI

mencement de sa Révolte.

Apriès vivoit encore peu après la prise de Jérusalem, puisque le Prophete Jérémie (a) prédit sa mort sous le nom de Pharaon Hophra, comme un événement qui devoit arriver dans peu de temps. Cette année est la 589 avant Jesus-Christ & la 36 avant la fin d'Amasis, & montre que les divisions de l'Egypte avoient déja commencé. Dans votre système Amasis étoit maître tranquille de toute l'Egypte lorsque Cyrus y passa; & il y avoit déja plusieurs années qu'Apriès étoit mort: ce qui est consorme à l'Histoire prosane & sacrée, Cyrus ayant 28 à 30 ans lors de ses Voyages.

La Chronologie Grecque souffrira un peu plus de dissiculté; mais l'anachronisme ne passera pas 12 ou 14 ans. Chilon étoit déja avancé en âge au temps de la 52 Olympiade, ainsi que le rapportoit Hermippus cité par Diogene Laërce (b). Cette Olympiade

Pour les Notes, Voyez pag. 295.

refults from those facts, which are related by the Perfian and Arabian Historians, as well by the Grecian.

Cyrus may have married Cassandana at 18 years of age, & have lived with her nine or ten years; so that he may have travelled into Egypt, about the 29 year of his age. Your Chronology agrees exactly with the age of Amasis. All Chronologists agree, that his reign ended a year before Cambyses's Expedition, that is about the 525 yeart before Christ, & the 63 Olympiad. Herodotus makes his reign to have lasted 44 years; & consequently places the beginning of it in the 569 year before Christ, & the 25d Olympiad, & about the 39 year of Cyrus.

Diodorus indeed, who makes Amasis to have reigned 55 years, supposes that he ascended the Throne in the 579, or 580 year before Christ, & the 20 year of Cyrus's age: But these two opinions are easily reconciled. Herodotus begins Amasis's reign at the end of the Revolution, which placed him on the Throne, & Diodorus at the beginning of

his Revolt.

r

4

5.

3

-

ée

rs

21

S.

te

77

2-

n,

le

uż

39

n-

7-

ui

nt

la

is

Apries must have lived but a little time after the taking of Jerusalem, since the Prophet Jeremiah (a) foretells his death, under the name of Pharaoh Hophra, as what must soon happen. Jerusalem was taken in the year 589 before Christ, and the 36 before Amasis's death, which shews that the troubles in Egypt were already begun. According to your system, Amasis governed all Egypt in tranquility when Cyrus went thither; & Apries had already been dead several years; which agree both to prophane & sacred History; Cyrus being between 28 & 30 years of age when he travelled.

The Greek Chronology indeed will not be so easily reconciled to yours; but the anachronism will not

exceed 12, or 14 years.

Chilo was, according to Hermippus, as quoted by (b) Diogenes Laertius, advanced in age, at the time of the 52 Olympiad. This Olympiad.

(a) C. XLIV. last. verse. (b) B. I. N 4.

commença l'an 573 avant Jesus-Christ, & finit l'an 570, la 30 année de Cyrus. Le temps de son Ephorat est postérieur; Pamphyla le plaçoit à la 56 Olympiade, mais ce passage est manifestement corrompu. L'anonyme Auteur de la Chronologie des Olympiades determine le temps de la Magistrature de Chilon par celui de l'Archontat d'Euthydemes à Athenes, c'est-à-dire par l'année 81 avant le passage de Xercès selon la Chronologie (a) des Marbres d'Arondel. Ce qui donne l'an 561 avant Jesus-Christ, & la 38 année de Cyrus: ce qui s'accorde parsaitement avec votre Chronologie; car huit ans auparavant, Cyrus a pu voir Chilon en passant Sparte, à l'âge de 30 ans.

tl

t

f

(f

I

Périandre mourut, selon Sosicrate (b), d la fin de la 48 Olympiade, l'an 585 avant Jesus-Christ, & la 16 année de Cyrus. Les Anciens nous apprennent qu'il avoit régné 40 ans & qu'ilavoit commencé à fleurir vers la 38 Olympiade. Vous reculez la fin de sa vie de 12 ou 14 ans: mais comme vous ne le faites que pour rendre Cyrus témoin de sa mort désespérée, l'anachronisme fait une

beauté, & il est d'ailleurs peu important.

La Royauté de Pisistrate sur les Athéniens n'a commencé que l'an 560 avant Jesus-Christ, 71 ans avant la Bataille de Marathon, selon Thucidide (c), & 100 ans avant la Tyrannie des 400 à Athenes. Cyrus avoit alors 40 ans; ce n'est qu'un anachronisme de 9 à 10 ans. Il n'y en a point à l'égard de Solon. Son Archontat & sa résormation du gouvernement d'Athenes sont de l'an 597 avant Jesus-Christ, & de la 3 année de l'Olympiade 46 (d). Il passa un temps considérable à voyager, & ne revint à Athenes que dans un âge avancé, qui ne lui permettoit plus de se mêler des affaires

began in the 573 year before Christ, & ended in the 570, which was the 30 of Cyrus. This was before his Ephorate, which Pamphyla places in the 56 Olympiad, but this passage is manifestly corrupted. The anonymous Author of the Chronology of the Olympiads, fixes the time of the Magistracy of Chilo, to that of the Archonship of Euthydemes at Athens, that is, to the 81 year before Xerxes's passage into Asia, according to the Chronology of the (a) Arondelian Marbles. This was the 561 year before Christ, & the 38 of Cyrus, which agrees perfectly well with your Chronology; for Cyrus might have seen Chilo 8 years before, as he went to Sparta, & when he was 30 years of age.

Periander died, according to (b) Sosicrates, at the end of the 48 Olympiad, the 585 year before Christ, & the 16 of Cyrus. The Ancients tell us he had reigned 40 years, & began to flourish about the 38 Olympiad. You postpone his death 12, or 14 years; but as you do this, only to make Cyrus a witness of his desperate death, the anachronism is a beauty,

& is otherwise of little importance.

3

0

t

S

Pisstratus's reign over the Athenians did not begin, till 560 years before Christ, 71 before the Battle of Marathon, according to Thucydides; (c) & 100 before the Tyranny of 400, at Athens. Cyrus was then 40 years old; so that your anachronism here is only of 9, or 10 years. And with regard to Solon, you are guilty of no anachronism at all. His Archonship & his reformation of the government of Athens, was in the year 597 before Christ, & the 3d year of (d) the 46 Olympiad. He spent a considerable time in travelling, & did not return to Athens, till he was advanced in years; which would not suffer him to be concerned in publik affairs any more.

<sup>(</sup>a) Marm. Oxon. Chron. Epoch. 42. (b) Diog. Laert. B. I. (c) B.VI.p.449,452. & B.VIII. p. 601. Arist. Pol. B. V. p. 12. (d) Diog. Lacrt. & Plut. Life of Solon.

publiques. Il mourut âgé de 80 ans, la seconde année du regne de Pisistrate, selon Phanias d'Erese, & la 41 année de la vie de Cyrus. Ce Prince a très-facilement pu s'entretenir avec lui neuf ou dix ans auparavant.

Vous devez être également tranquille sur le synchronisme de Pythagore & de Cyrus, Denisd'Halicarnasse nous apprend (a) que ce fut seulement vers la 50 Olympiade qu'il passa en Italie, c'est-d-dire vers l'an 577 avant Jesus-Christ. Il se sert du mot nara, (environ) ce qui montre que ce terme se peut étendre. En effet Diogene Laërce nous montre qu'il fleurissoit vers la 60 Olympiade, c'est-à-dire 40 ans après; & prenant cela du temps où il est mort agé de 80 ans, il auroit eu 50 ans lorsqu'il passa en Italie, & seroit né vers l'an 520 avant Jesus-Christ. Si le Philosophe Pythagore étoit le même que celui qui se présenta aux Jeux Olympiques pour combattre parmi les Enfans, & qui ayant été rejetté demanda d être reçu parmi les Hommes, & remporta le prix la 48 Olympiade; il avoit 16 ou 17 ans en 585 avant Jesus-Christ, & n'étoit gueres plus agé que Cyrus. C'est le sentiment de M. Bentley qui peut se défendre malgré les objections qu'on lui a faites. Mais, sans entrer dans cette discussion, il vous suffit que Pythagore ait été de retour de ses Voyages, & en état de conférer avec Cyrus, lorsque ce Prince passa dans la Grece l'an 565 avant Jesus-Christ. Or c'est ce que l'on ne saurois vous refuser dans aucun de ces systèmes qui partagent les Savans sur le temps de Pythagore.

Vous êtes encore fondé à le mettre eux mains avec Anaximandre. Ce Philosophe a dû voir Pythagore, quoiqu'il fût plus âgé que lui, ayant 64 ans la seconde année de la 48 Olympiade, selon le témoignage d'Apollodore dans Diogene Laërce, c'est-d-dire l'an 585 avant Jesus-Christ, He died at the age of 80 years, in the second year, of Pisstratus's reign, according to Phanias of Eresa, & in the 41 year of Cyrus: who might therefore have conversed with him, nine or ten years before.

lu

1-

712

1-

7

Ce

ne:

1-

lu

ns

20

le

es

té

le

35

7-

115

re

er

211

12

718

ec i-

de

ns

You ought likewise to give your self as little concern about the bringing Pythagoras & Cyrus together. Dionysius Halicarnasseus tells us, (a) that the former went into Italy, about the 50 Olympiad, that is about the 577 year before Christ. He makes use of the word xara, ( about ) which shews that this date need not be strictly taken. And indeed, Diogenes Laertius shews us, that he flourished about the 60 Olympiad. that is, about 40 years after; which if we understand of the time of his death, which was at the age of 80, he will then have been 50 years old when he went into Italy; & he will appear to have been born about the 520 year before Christ. If Pythagoras the Philosopher be the same with him who offered to fight at the Olympic Games, among the Children, and upon being rejected, defired to be received among the Men, & gained the prize, in the 48 Olympiad; he was 16 or 17, in the year 585 before Chaist, & was scarce older than Cyrus. This is the opinion of Dr. Bentley, & may be defended against all the objections which have been made against it. But, without entring into this dispute, it is fufficient for your vindication, that Pythagoras was returned from his Travels, & capable of conferring with Cyrus, when this Prince went into Greece in the year 565 before Christ; which cannot be denied, in any of the different fystems, which the Learned have formed, concerning the time of

You have likewise good reason for bringing him into a dispute with Anaximander. This Philosopher must have seen Pythagoras, though he was older than he, being, according to Apollodorus in Diogenes Laertius, 64 years of age, in the 2d year of 48 the Olympiad, that is in the year 585 before Christ.

<sup>(</sup>a) D. Hal. B. XII.

Le c'est encore une beauté dans votre Ouvrage de voit le jeune Pythagore triompher des sophismes du Matérialiste. On ne peut douter que le Philosophe Milésien n'ait été le premier Auteur de la doctrine des Atomistes. Selon le témoignage d'Aristote (a), de Cicéron (b), de Plutarque (c), & de Simplicius (d), le to ansipor d'Anaximandre étoit une Matière infinie. Sa doctrine est

d

(1

d

Y

N

I

C

la même que celle de Spinoza.

Vous voyez, Monsieur, que la complaisance n'avoit aucune part à l'approbation que j'ai donnée à la Chronologie de votre Ouvrage. Vous n'aviez pas besoin d'une attention si scrupuleuse au vrai; vous pouviez vous contenter du vraisemblable: la nature de votre Ouvrage n'en exigeoit pas davantage. Je suis persuadé cependant que cette exactitude ajoutera de nouvelles beautés aux yeux de ceux qui sont instruits de l'Ancienne Histoire.
L'exactitule n'est pas incomputible avec l'agrément, & ne produit la sécheresse que dans les Esprits froids & pesants.

Je suis avec, &c.

Pour les Notes, Voyez pag. 301.

FIN.

And it is likewise a beauty in your work to see the young Pythagoras triumphing over the sophistry of the Materialist. It is not to be doubted, but the Milesian Philosopher was the first inventor of the doctrine of the Atomists. According to (a) Aristotle, (b) Cicero, (c) Plutarch, & (d) Simplicius, the to ansipov of Anaximander, was an infinite matter. His doctrine is the same with that of Spinoza.

Thus you see, Sir, that complaisance has no part in my approbation of the Chronology of your Book. You need not have adhered so scrupulously to truth, you might have contented your self with probability: The nature of your work did not require more. Nevertheless this exactness will, I am persuaded, give it new beauties, in the opinion of those who are versed in ancient History. Exactness is not necessarily excluded from works of wit & imagination: It produces dryness, only when a Writer is of a cold & heavy genius.

I am, &c.

n

le

A

1

8

e

t

(a) Phys. I. Ch. 4. (b) De Nat. Deor. B. I. (c) Placis. Phil. B. I. Ch. 3. (d) Comment. in Epics.

F IN I S.

Le c'est encore une beauté dans votre Ouvrage de voit le jeune Pythagore triompher des sophismes du Matérialiste. On ne peut douter que le Philosophe Milésien n'ait été le premier Auteur de la doctrine des Atomistes. Selon le témoignage d'Aristote (a), de Cicéron (b), de Plutarque (c), & de Simplicius (d), le 70 ansipor d'Anaximandre etoit une Matiere infinie. Sa doctrine est

la même que celle de Spinoza.

Vous voyez, Monsieur, que la complaisance n'avoit aucune part à l'approbation que j'ai donnée à la Chronologie de votre Ouvrage. Vous n'aviez pas besoin d'une attention si scrupuleuse au vrai; vous pouviez vous contenter du vraisemblable: la nature de votre Ouvrage n'en exigeoit pas davantage. Je suis persuadé cependant que cette exactitude ajoutera de nouvelles beautés aux yeux de ceux qui sont instruits de l'Ancienne Histoire. L'exactitude n'est pas incomputible avec l'agrément, & ne produit la sécheresse que dans les Esprits froids & pesants.

1

8

I

C

Je suis avec, &c.

Pour les Notes, Voyez pag. 301.

FIN.

And it is likewise a beauty in your work to see the young Pythagoras triumphing over the sophistry of the Materialist. It is not to be doubted, but the Milesian Philosopher was the first inventor of the doctrine of the Atomists. According to (a) Aristotle, (b) Cicero, (c) Plutarch, & (d) Simplicius, the to ansipov of Anaximander, was an infinite matter. His doctrine is the same with that of Spinoza.

Thus you see, Sir, that complaisance has no part in my approbation of the Chronology of your Book. You need not have adhered so scrupulously to truth, you might have contented your self with probability: The nature of your work did not require more. Nevertheless this exactness will, I am persuaded, give it new beauties, in the opinion of those who are versed in ancient History. Exactness is not necessarily excluded from works of wit & imagination: It produces dryness, only when a Writer is of a cold & heavy genius.

I am, &c.

n

18

8

re

t

C.

(a) Phys. I. Ch. 4. (b) De Nat. Deor. B. I. (c) Placis. Phil. B. I. Ch. 3. (d) Comment. in Epics.

F IN I S.

